
Was ist Kunst wert? 
 
Chart 1 Kunst = Kapital  
 
Chart 2: Was ist Kunst wert?  
 
Was ist überhaupt Kunst? Was bin ich als Künstler/Mensch/was ist meine Kunst 
wert? Warum stellen Sie diese Frage einem Unternehmer?  
 
Kunst und Wirtschaft – was haben diese Bereiche miteinander zu tun? 
 
Was kann ein Nicht-Künstler zur Kunst sagen?  
Unternehmer ist selbständig – er empfängt einen Bedarf - sein Unternehmen ist eine 
Form, die er schafft, um einen Arbeitimpuls zur Bearbeitung des Bedarfs zu initiieren 
– die Arbeit erfordert Kreativität und mündet in ein Werk – Ist das schon der 
erweiterte Kunstbegriff? Darüber sollten wir sprechen! 
 
Jeder Mensch gestaltet sein Leben –schafft sich eine Form – Soziale Skulptur?  
Jeder Mensch ein Künstler und Unternehmer seines Lebensweges.  
Wozu brauchen wir Geld? Sie erwarten Tipps, wie man mit Kunst Geld verdienen 
kann? Auch darüber können wir sprechen!  
 
Was tut der Geldbegriff mit der Kunst – überhaupt mit der Wirtschaft – mit der Arbeit 
– mit mir als Mensch?  
 
Um unternehmerisch tätig zu sein, benötige ich Kapital. Was ist unser Kapitalbegriff? 
 
Da gibt es jemand, der behauptet Kunst=Kapital. 
 
 
Chart 3: Kunst = Kapital/Mastodon-Beuys 
 
Mastodon – Beuys: Sie haben dieses Bild für die Einladung gewählt   
 
Es weist auf 2 Lebewesen aus unterschiedlichen Zeiten der Erdentwicklung hin – 
Entwicklungs- Evolutionscharakter – alte Formen gehen – neue Formen kommen. 
Hier ist ein erster Hinweis auf den Kreativitätsbegriff.   
Mensch - Mastodon – alte Zeit – Hinweis auf eine frühere Lebens-Form    
 
Geschichte der Schöpfung – gipfelt im Menschen, der sich die Erde untertan macht – 
sie gestaltet. Er baut sich ein Nest auf der Erde. Nach welchem Bild? Der Mensch 
trägt ein Potential in sich, dass er entfaltet, in dem er die Welt als Form und sein Sein 
als Wesen in dieser Form interpretiert und gestaltet.  
 
Dazu bedient er sich eines Programms – einem inneren, unsichtbaren Bildes – einer 
Idee, Inspiration, Intuition. Mit Hilfe seiner Fähigkeiten initiiert (Initiation) er eine 
Aktion und schöpft daraus eine sichtbare Form. Er schöpft das in ihm steckende 
Potential, betrachtet es – arbeitet bzw. verarbeitet es und schöpft aus diesem 
Prozess neues Potential – Menschheitssubstanz. Als Kapital könnte man nun in 
einem ersten Schritt die gesamte potentielle Menschheitssubstanz ansehen.  

 1



 
Das Kapital wäre in diesem Sinne die Summe aller menschlichen Fähigkeiten – die 
sich bis zur Erfüllung der Bestimmung des Menschen in der Geschichte bilden. 
 
Wir stoßen also im Zusammenhang der Menschheitsentwicklung auf den 
Kapitalbegriff – den Zeitbegriff und den Entwicklungsbegriff: Geburt – Leben –Tod? 
 
Nun war Beuys kein Anhänger der Evolutionstheorie. Von ihm stammt der 
Ausspruch: 
 
„Der Affe stammt vom Menschen ab“, „auch der Elefant stammt vom Menschen ab“,  
 
Er sieht den Menschen als Krone der Schöpfung – als ein grundsätzlich anders 
begabtes Wesen als die Tiere oder Pflanzen.  
 
In diesem Zusammenhang entstand eine Zeichnung von Beuys mit einer Kugel, über 
der eine Menschenfigur schwebt – der Mensch sendet etwas auf die Kugel – einen 
Strahl – eine Energieladung – und das, was er runter schickt ist eine Art Vorhut. 
 
Er sagt, der Mensch sei ein Geistwesen, dessen Bestimmung die Menschwerdung 
auf Erden ist – die Entwicklung der Erde, der Pflanzen und Tiere ist Teil dieses  
Inkarnationsvorgangs. Dabei schöpft der Mensch aus einer schöpferischen 
Substanz, die in ihm angelegt ist – Kapitalbegriff.  
 
Beuys: „Die Pflanzen sind Organe des Menschen“, die Musik ist die Ankündigung 
einer neuen Idee – eines neuen Gestaltungsvorgangs – Klangkörper – Worte bilden 
sich aus Gedanken, geformt im Kehlkopf – gehen als Klangkörper in die Welt - Am 
Anfang war das Wort …  
 
Was wir aussprechen tritt als Schall in die Welt -  stößt an die Grenzen der 
Hörbarkeit – stößt auf die Grenzen unseres Denkens und Begreifens – Innenraum 
des Denkens – muss erweitert werden. 
 
Außenraum – Welt des Sichtbaren – Formen – Farben – Proportionen – 
Gegenständlichkeit   
 
Innenraum  - Welt des Unsichtbaren – Idee – Denken – Gedanken – begreifen 
 
Begriffe – Klangskulpturen, die Denkräume – Assoziationen – darstellen. 
Assoziationen sind unterschiedliche Perspektiven von Menschen auf ihr Wesen in 
der Form. Sie stimmen sich ab im Hinblick auf ihre Bestimmung. Die Substanz auf 
die sie dabei zurückgreifen? Das Kapital? 
   
Der Kapitalbegriff ist in der Sphäre der Wirtschaft entstanden. Er bezeichnet die 
Substanz, auf die man zugreifen muss, um als Mensch auf der Erde leben zu 
können. Auf der ersten Stufe also Subsistenz. Boden und Arbeit. Der Boden muss 
bearbeitet werden, um sich davon ernähren zu können. Später benötigt man dann 
ein Tauschmittel, um in einer arbeitsteiligen Wirtschaft Erzeugnisse bedarfsgerecht 
allokieren zu können. Dazu bedarf es in einer arbeitsteiligen Wirtschaft einer 
Abstimmung der Beteiligten. Sie müssen sich gegenseitig zur Verfügung über die für 
die gemeinsame Arbeit notwendigen Produktionsmittel berechtigen.  

 2



 
Karl Marx betrachtet in erster Linie das ökonomisches Kapital – Verfügung über die 
Produktionsmittel. Die Kapitalisten sind diejenigen, die die Verfügungsmacht haben. 
 
Pierre Bourdieu erweitert den Blick. Er sieht 4 Formen des Kapitals:  
Ökonomisches, soziales, kulturelles, symbolisches Kapital –  
Er bezeichnet die Fähigkeit zur Aneignung von Profiten als Kapital. Der Profit wird 
hier jedoch letztlich auch nur in Geld bemessen.     
 
Kunst = Kapital. Was haben diese beiden Bereiche miteinander zu tun?   
 
Kunst – mit Kunst assoziieren wir ein ganz anders Feld 
  
Wenn diese beiden Begriffe in Kombination auftauchen – stößt man an die Grenzen 
dessen, was die die oberflächliche Betrachtung der Begriffe hergibt.  
 
Erst wenn wir in die Tiefe gehen und eine Erweiterung zulassen, erschließt sich ein 
neuer Zusammenhang. 
 
Sie stellen sich die Frage: Was ist Kunst wert? 
Wenn wir nach dem Wert einer Sache fragen, denken wir an Geld. 
Wenn wir an Geld denken, sind wir in dem Bereich der Wirtschaft. 
 
Grundproblem: Geld gehört nicht in den Bereich der Wirtschaft! Es ist ein 
Rechtsregulator. Er gehört in die Sphäre des Rechts. Geld berechtigt mich zum 
Bezug von Waren aus den gemeinsam erwirtschafteten Sozialprodukten.    
 
Was ist (meine) Kunst wert? Abgesehen davon, dass Kunst mir nicht gehören kann, 
ist eine Wertbestimmung in einer Geldgröße gar nicht nötig und auch nicht möglich. 
Es handelt sich hierbei um einen grundlegenden Irrtum, zu glauben das Geld drücke 
den Wert einer Ware aus, der sich über Angebot und Nachfrage auf Märkten bilde. 
Tatsächlich aber leben die meisten Menschen in dieser Illusion. Es ist die Ideologie 
des Kapitalismus, die nun sogar die chinesischen Kommunisten in ihren Dienst 
genommen haben.  
   
In dieser Ideologie geht es um den Versuch der Bestimmung meines Wertes über 
einen Markt – alles, was diesen Marktwert bestimmt ist mein Kapital. Der Marktwert 
wird durch Angebot und Nachfrage hergeleitet. Ergo bin ich als Mensch nichts wert, 
wenn niemand meine Arbeit nachfragt oder ich nicht bereit bin, meine Arbeit auf den 
Markt zu tragen.  
 
Ich selbst bin in dem Bereich der kapitalistischen Wirtschaftstheorie ausgebildet und 
sozialisiert – d.h. man weiss, dass ein Mensch mit einem bestimmten Lebensweg 
sich in bestimmten Begriffs – und Denkräumen bewegen kann und das zugrunde 
liegende System so gut kennt, dass er sich in diesem Raum bewegen und es zu 
seinem Vorteil nutzen kann. Wenn man jedoch merkt, dass es im Leben um mehr 
geht, als um den eigenen Vorteil, kommt man innerhalb dieser Ideologie nicht mehr 
ad seine Kosten. Man bemerkt, wie das System zur Begrenzung der eigenen 
Lebensentwicklung wird. Man stößt bei konsequenter Verfolgung der Ideologie des 
Kapitalismus auf die Nichteinlösung seines Anspruchs. Der Kapitalismus erzeugt den 
Mangel der Nichteinlösung des Kapitalbegriffs, der spürbar wird im Arbeits- und im 

 3



Geldbegriff. Denn wir merken, wenn wir den Wert der Arbeit an der Geldvermehrung 
orientieren, kommen wir als Menschen mit unserer Bestimmung nicht weiter. Wir 
bleiben im alten Kapitalbegriff = Kapitalismus stecken.        
 
Wenn ich nach Erweiterung suche oder zu neuen Erkenntnissen kommen will, muss 
ich die Schwelle dieses gewohnten Raumes überwinden. Peter Sloterdijk bezeichnet 
diese Schwelle als:                  
  
Chart 3 : Welt Innenraum des Kapitals?  
 
Hierzu ein Zitat von Peter Sloterdijk aus einem Buch „Weltinnenraum des Kapitals“  
( S. 17, Frankfurt a. M. 2005): 
„Die effektivste Totalisierung, die Zusammenfassung der Erde durch das Geld in 
allen seinen Verwandlungen, als Ware, als Text, als Zahl, als Bild, als Prominenz, 
vollzieht sich selbstläufig. Ein Treibhaus – das alles Äußere nach Innen gezogen 
hat“. 
  
„Horizontales Babylon: Mensch sein wird zur Frage der Kaufkraft und Sinn enthüllt 
sich in dem Vermögen zwischen Produkten für den Markt eine Wahl zu treffen – 
Freiheit in der Wahl solche Produkte für den Markt zu erzeugen(ebenda S.27)“.    
 
Wo bewege ich mich? Je nachdem, wo ich mich bewege leite ich meine Bezüge ab. 
Je weiter ich den Bezugsrahmen mache, umso mehr der Wirklichkeit kann ich 
wahrnehmen oder umgekehrt ausgrenzen – den Blick verengen.  
 
In der Wirtschaft ist die Grenze der Haushalt. Er definiert meinen Bezugsrahmen 
 
Mastodon und Mensch weisen auf den Haushalt Menschheitsgeschichte hin. 
In ihm strebt der Mensch nach dem Sein in der Form – Wesen Mensch in der Welt – 
Wert bemisst sich nach dem Stand des Bewusstseins und der Ausgestaltung der 
Welt gemäß dem Stand des Menschen als Wesen in seiner Form  
 
Wie stehe ich als Mensch im Bild, der Form des Seins? Form- und 
Proportionsanalyse – Bildbeschreibung - Wo stehen wir Heute in diesem 
Inkarnationsprozess – Kapitalbegriff - Geld als Maßstab – Geld als Kapital – 
Finanzkapitalismus? Wie finde ich meinen Weg? Woraus leite ich meine 
Wertschätzung ab?  
 
Die Frage was ist der Wert meiner Kunst/Arbeit muss gerichtet werden auf die 
Bestimmung – was trägt das, was ich tue bei zur Verwirklichung der Bestimmung des 
Menschen? Bringen die Sozialprodukte das Zukünftige, das Schöpferische, 
Hoffnung, Lebenskraft in Erscheinung? Wohin wollen wir gemeinsam gehen und wie 
wollen wir miteinander umgehen, unser Leben gestalten, damit es Substanz hat? 
          
 
Kunst und Wirtschaft – erweitert? 
 
Kunst und Wirtschaft sind Begriffe – Perspektiven einer Weltsicht, unter deren 
Kriterien ich eine Form- und Proportionsanalyse anstellen kann … Mensch auf der 
Bühne der Kunst – Mensch in der Form Bühne Wirtschaft: Welche Rolle spielt er jetzt 
und wie wollen wir das Drehbuch weiter schreiben, das Bühnenbild umgestalten.    

 4



 
Was verbindet Kunst und Wirtschaft in diesen Anliegen? 
 
Traditionelles Verhältnis: Sponsoring, Art Consulting, Mäzenatentum, Museumskultur 
 
Kapital in der Wirtschaft – Produktionsfaktor – wer produziert womit wozu? 
Wohin soll ich meine Fähigkeiten entwickeln – Wo liegen die Arbeitsfelder der 
Zukunft? Arbeitsbegriff – Kreativität – Form – Unternehmen - Unternehmenskunst.    
 
Kunst und Wirtschaft  – eine Berührung – Arbeit an/in der Schöpfung – 
Wahrnehmung einer „werdenden Konstellation“ (Adorno).  
 
 
Chart 5 – 9: Künstler vor Bild – Wirtschaftsnachrichten - Finanzkrise 
 
Kunst und Wirtschaft stehen vor Ihrem Bild – Was ist unsere Arbeit wert? 
Wirtschaft = Gewinn erwirtschaften 
Wert meiner Arbeit in der Wirtschaft – Gewinne erwirtschaften - ? 
Warum eigentlich Gewinne – was ist das für ein Begriff? 
Geld – Zinsen – Zeit =Geld … Zeit einsparen oder Geld schöpfen … Spekulation 
 
Wie kann man mit Kunst Geld verdienen? Frage nach Rendite – Zeit einsparen  
 
Welchem Ziel sollte sie dienen – was ist die Kunst/Arbeit wert – Orientierung am 
Geldzuwachs? 
Geld = Kapital Maßstab oder Kapital = Volksvermögen also Fähigkeiten? 
 
Wem soll das Kapital dienen?  
 
Liefert Kunst andere Deutungsbilder des Seins in der Welt – worin liegt der Nutzen?  
 
Globale Krise – Sinnkrise – Seismographen:  Horx – Sloterdijk 
  
Frank Schirrmacher – Warum wir gezwungen sind zu tun, was wir nicht tun 
wollen und wie wir die Kontrolle über unser Denken wiedergewinnen! 
 
Angesichts fallender Einkommen fragt sich jeder: was ist meine Arbeit wert? 
Dabei findet keiner einen wirklichen Bezug – die, die wenig verdienen und die, die 
exorbitant viel verdienen – es wird nicht wirklich darüber gesprochen (Angst vor 
Verletzung oder Angst unberechtigte Besitzstände zu verlieren!    
 
Es berührt einen zentralen Herzens- und Schmerzpunkt – was bin ich wert? 
 
Dabei geht um mehr als Geld! Wir wissen, dass wir mit dieser Frage ins Herz treffen! 
 
Es geht um die Existenzfrage – Angst.  
 
Geldbegriff – Wirtschaft – Finanzkapitalismus – Bankenkrise – Klimakatastrophe. 
 
Krise: Angst vor dem Verlust – Verlust der Werte – Was bin ich Wert im 
Weltinnenraum des Kapitalbegriffs? 

 5



  
Chart 10:  Wertbestimmung – Märkte – Angebot und Nachfrage 
 
Im Weltinnenraum des Kapitals begegnen sich Kunst und Wirtschaft. Sie gründen ein 
gemeinnütziges Unternehmen (1992) und stellten sich die Frage: Was ist das, was 
wir machen? Wem dient/nutzt es? Welcher Geist steht dahinter? Was müssen wir 
anders machen?  
 
Was ist das wert? Wert im Hinblick worauf? Was ich kaufen kann? Kapitalbegriff? 
 
Wir Künstler und Unternehmer begegnen uns im Kapitalbegriff – was ist unsere 
Arbeit wert? Wir sind es als Selbständige gewöhnt uns darüber Gedanken zu 
machen?  
Was nehme ich für meine Kunst, Arbeit und was sind andere bereit zu zahlen – 
Angebot und Nachfrage bestimmen den Preis?! Wie bewerte ich eine Idee? 
 
Kreditierungsfrage? Investition – Einkommens- Preisfrage – Konsumtion? 
 
Wo bleibe ich als Mensch bei der Bewertung – warum komme ich in der Bilanz 
(Vermögensaufstellung) nicht vor! Im Weltinnenraum des Kapitals bin ich draußen! 
 
So ging es mir als Vorstand meines Unternehmens – ich war unter- und überfordert. 
Wesentliche Teile dessen, was mich ausmachte blieben draußen.  
 
Ich bin an die Grenze des alten Kapitalbegriffs gestoßen – und rausgeflogen – Wer 
denkt fliegt raus!  
 
J. Beuys: „ Wer nicht denkt, fliegt (aus der Kunst …  d. V.) raus“.  
 
Ich stieß an die Grenze des Weltinnenraums – alter Unternehmensbegriff 
Dann kam die Begegnung mit dem erweiterten Kunstbegriff -  alter Kunstbegriff – 
Bilder malen – Beuys: „ich trete aus der Kunst aus“ - erweiterter Kunstbegriff  
Jeder Mensch ein Künstler? Jeder Mensch ein Unternehmer? 
Es geht um menschliche Fähigkeiten – Welche Form finden sie? 
 
Aus dem schöpferischen Impuls des Menschen (Kapitalbegriff) ergibt sich, dass 
Arbeit, Arbeit für andere ist und dass Arbeit Kunst sein muss, denn nur aus der 
reinen Liebe und Hingabe an die Sache kann eine freie Form entstehen. Sie 
ausschließlich an ihrer Stimmigkeit gemessen werden. 
 
Geld dient lediglich dazu, das die Menschen Waren aus dem gemeinsamen 
Sozialprodukt beziehen können, um ihre Arbeitskraft aufrechterhalten zu können. 
Dazu bedarf es neuer Banken, die die Unternehmen kreditieren, damit diese ihren 
Mitarbeitern ein Einkommen zahlen können. Jeder Mensch hat ein Recht auf ein 
(bedingungsloses) Grundeinkommen.   
 
Beispiel für einen Kreditierungsvorgang einer Arbeit an der Bestimmung des 
Menschen: 
 
 
 

 6



 
Chart 11: Kapitalbildung – Baumkreuz: ein Beispiel 
 
Chart 12: Weltkugel – Globale Wirtschaft – Weltinnenraum des Kapitals 
 
Begegnung und gemeinsame Frage: Kunst und Wirtschaft – erweitert gGmbH 
 
Gründung eines Unternehmens: keine Galerie, kein Art Consulting sondern 
Unternehmen – Arbeitsinitiative - gemeinnützig – keine Geld-Gewinne für 
Gesellschafter, sondern Kreditierung von Arbeit an der Sozialen Skulptur. 
 
Kunst und Wirtschaft steigen aus ihren alten Bezugsmustern aus: 
Kunst  - Reservat der Freiheit – harmlose Begleiter – verkannte Visionäre ihrer Zeit 
Wirtschaft – Produzenten des Wohlstandes – Macher – Machthaber – Wer das Geld 
hat, bestimmt wo es lang geht! 
 
1989 Mauerfall: Mauern fallen, 2 Systeme, Begegnung - Berührung Ost-West 
 
 
Chart 13 – 24 Bilder der Pflanzungen  
 
Kreuz: Symbol der Menschheitsfrage – Endlichkeit – Tod. Was bin ich wert 
angesichts des Todes? Was war das System DDR wert? Das ist das System 
Kapitalismus wert? Was macht es mit/aus den Menschen? Wollen wir das? 
 
Eröffnungsbild Kreuz - Creuzburg – Baumkreuz 
 
Kreditierung - Vertrauen – was braucht es?  50.000,- €/50.000,-€ Geld aus den alten 
Begriffen fließt in die Bildung von neuen Begriffen und Erlebnissen – Kapitalbildung 
Entgiftung der Geldflüsse – Entgiftung des Bodens (Grenzstreifen – Todeszone: Wer 
traut sich auszusteigen? Schwellenfrage).  
Kommunismus – Kapitalismus / Individualismus - Kollektivismus  
Beide Wege führen in die Unfreiheit: Kapital = Partei  Kapital = Geld – Ideologien 
 
1989 Zusammenbruch des real existierenden Sozialismus. 2008 Zusammenbruch 
des Finanzkapitalismus. Mauern fallen, brechen auf – eröffnen neue Räume. 
 
Wir schauen gemeinsam auf die Grenzen – Mauern – innere Mauern – Todesstreifen 
– Grenzzaun und pflanzen neu – Klärungsvorgänge – Bekenntnis – Buße – Tod – 
Vergebung – Auferstehung zu neuem Leben.  
 
Öffnung: Tod – Kreuz – Öffnung: Suche nach Orientierung, gemeinsame Schritte, 
Pflanzung – Leben in den Todesstreifen pflanzen – Wurzeln ausbilden – Sprechen – 
Handeln – Frucht – Kapitalbildung? Vergifteter Boden – Dekontamination – des 
Bodens – Nährboden -  Kapital, Wachstumsbedingungen für Fähigkeiten 
Entgiftung der Geldflüsse – Kreditierung durch Vertrauen der 
Beteiligten/Verantwortlichen – bürgerschaftliche, unternehmerische Initiative – neue 
gesellschaftliche Entwürfe ins Spiel bringen – auf den/die Begriffe bringen. 
    
Unternehmen gründen jenseits der Grenzen, Aktion, gestalten, Bürgerinitiative 

 7



Mauern überwinden …Wirtschaft, Kunst, Politik, Kirche, Umweltgruppen, Schulen, 
Presse - jenseits von Gruppenegoismus und Lobbyisten 
Was ist das für ein neues Unternehmen? 
Forschungsunternehmen – Unternehmenskunst – suchen nach der wesensgemäßen 
Form von Gesellschaft – Frage, Aktion und Form, die Not wahrnimmt, Ursachen 
erkennt und Veränderung bewirkt … Entgiftung … Entideologisierung beider 
„Systeme“  
 
Inhaltliche Auseinandersetzung – Begriffsbestimmung – Ziele des Seins in der Form 
Aufstehen – Auferstehung – Neues Leben – „Pflanz-Gemeinde“ – Natur und Mensch 
als Einheit – Schöpfung. 
  
Wo der Baum stirbt, stirbt auch bald der Mensch – Bäume/Schöpfung sind erweiterte 
Wahrnehmungsorgane des Menschen – Menschen leben nicht nach den Gesetzen 
der Schöpfung – Ideologien – falsche Begriffe  
Worte, die wir aussprechen schaffen eine Schein-Realität  
 
Bäume zu pflanzen signalisiert Verantwortung/Aktion/Unternehmerisch/Kreativ 
handeln für die folgenden Generationen … 
 
Wirtschaft - Wachstum? Hunger    
Kunst – Bilder verkaufen? Geht es darum?  Form-Krise 
Kirche – Evangelisieren? Glaubenskrise 
Politik – Krieg führen? Kampf um die Ressourcen 
 
„Bäume sind gefährlich“ (Aussage des Straßenbauamtsleiters zu einer Pflanzung der 
Allee)? … für die Autofahrer …  
 
 
Es geht um Bilder, die uns helfen, die Vorgänge in der Welt richtig zu deuten? 
 
Kunst und Wirtschaft begegnen sich im Kreativitätsbegriff – Arbeitsbegriff 
Durch Aktion entstehen neue Bilder – Produkte – durch ihren Gebrauch erfahren wir 
eine Wirklichkeitserweiterung – durch eine Reflektion der Veränderung, die durch die 
Produktion und Konsumtion dieser Gegenstände/Aktionen eintreten, erweitern sich 
unsere Denk- und Erfahrungsräume. Sie sind der Impuls für Entwicklung. 
 
Entwicklung als Suche des Menschen nach dem Wesen seines Seins in der Form 
(Welt) – als anthropologische Konstante.  
 
Kunst als Ausdruck dieser Suche nach dem Bild, der Form, der Rolle.  
 
Impressionismus 

In der freien Natur unter Naturmenschen natürlich malen“ , wie es ein Vierteljahrhundert 
später der deutsche Maler Wilhelm Leibl formulierte, wurde überall zu einer der 
grundlegenden Maximen „realistischer“ Künstler. So äußerte Courbet: 

• „Ein Künstler ist sein eigener Herr.“  
• „Ein Künstler muss in seiner eigenen Zeit verwurzelt sein.“  

 8



• „Malen ist eine gegenständliche Kunst, die sich nur mit dem Realen und Sichtbaren 
beschäftigt, niemals mit dem, was nur in der Vorstellung existiert.“ [2]  

• „Schönheit liegt in der Natur und offenbart, einmal vom Künstler erkannt, ihre eigene 
Ausdruckskraft.“  

Expressionismus 

Da das Programm des Expressionismus weitgehend negativ definiert war (nicht naturgetreu, 
nicht bürgerlich, nicht konventionell), ergab sich daraus im Gegensatz zum Impressionismus 
nicht eine Kunst, die ohne weiteres an Stilmerkmalen zu erkennen ist. Es war mehr die 
geistige Haltung, die den Expressionismus ausmachte. So formulierte Ernst Ludwig Kirchner 
1906 das Programm der "Brücke" in dem gleich betitelten Holzschnitt wie folgt: 

„Mit dem Glauben an Entwicklung an eine neue Generation der Schaffenden rufen wir alle 
Jugend zusammen und als Jugend, die die Zukunft trägt, wollen wir uns Arm- und 
Lebensfreiheit verschaffen gegenüber den wohlangesessenen älteren Kräften. Jeder gehört zu 
uns, der unmittelbar und unverfälscht das wiedergibt, was ihn zum Schaffen drängt.“ 

Fauvismus 
 
In dem Sujet Landschaftsmalerei werden die grundlegenden Ziele des Fauvismus entwickelt. 
Das Wesentliche des Fauvismus ist darin zu sehen, die Natur nicht als Gegenstand der Kunst 
zu betrachten, sondern als Ort, an dem subjektive Impulse, geistige und gefühlsmäßige 
Spannungen des Malers wirken. Zeichnung und Farbe müssen sich mit größter Freiheit der 
Wirklichkeit gegenüber ausdrücken. Das in der Malerei so wichtige Problem der räumlichen 
Darstellung lösen die Fauves (die Wilden) auf logische Weise, wobei sie nicht mehr gewillt 
sind, objektiv darzustellen und sich vom Naturalismus abwenden. An die Stelle der 
Raumillusion tritt ein durch Empfindungsvermögen und Phantasie gestalteter 
poetischer Raum. Dieser Raum drückt sich bildnerisch durch ein Zusammenspiel 
reiner, gleichmäßig gesättigter Farben aus. Die Farbe wird zu einem subjektiven, die 
Leidenschaft des Malers enthaltenden Äquivalent des Raumes und seiner 
grundlegenden Bestandteile. [3] So sind die Fauves von dem Willen beseelt mit der 
Vergangenheit, insbesondere dem Impressionismus und Realismus zu brechen und nicht 
von einem Vorbild abhängig zu werden.[ 

 

Kubismus – Suprematismus – Das Schwarze Quadrat 

Die drei Phasen des Suprematismus beschrieb Malewitsch in seiner Schrift Suprematismus 34 
Zeichnungen und erklärte die Bedeutung seiner monochromen Quadrate wie folgt: „Als 
Selbsterkenntnis in der rein utilitaristischen Vollendung des ‚Allmenschen‘ im allgemeinen 
Lebensbereich haben sie eine weitere Bedeutung bekommen: das schwarze als Zeichen der 
Ökonomie, das rote als Signal der Revolution, und das weiße als reine Wirkung.“ 

Der Kunstexperte Werner Haftmann zitierte die Interpretation des Künstlers über die eigene 
Schöpfung des Suprematismus im Rahmen der Kunstgeschichte in seinem Werk Malerei im 
20. Jahrhundert: „Er brachte die Malerei auf den Nullpunkt durch die totale Negation 
aller Trübungsquellen; übrig blieb das einfachste geometrische Element – das Viereck 
auf der reinen Fläche. Es war kein ‚Bild‘, was Malewitsch da gemacht hatte, es war, wie 
er selber sagte, ‚eher die Erfahrung der reinen Gegenstandslosigkeit‘. […] Das 
Expressive und Beschreibende des abstrakten Expressionismus verschwand, das Konstruktive 
gewann die Oberhand, mit elementaren und absoluten Formen ließ sich Malerei als 

 9



Architektur und reine in sich beruhende Harmonie erfahren. Das Viereck auf der Fläche war 
nicht nur spontanes Symbol der ‚Erfahrung der Gegenstandslosigkeit‘, es erwies sich auch als 
erster Baustein einer absoluten Malerei.“ [22] 

Die Kunst entzieht sich den Kategorien der Beurteilung und Vereinnahmung. Wenn 
ihr alle Gegenständlichkeit entzogen ist, was bleibt dann? 
 
Aus der Gegenstandslosigkeit tritt der Mensch (der eigentliche Content Provider) ins 
Bild. In diesem Bild tritt er so umfassend auf, wie nie zuvor, weil alle anderen 
möglichen Trübungsquellen ausgeschaltet sind. 
 
Die Kunst entzieht der Welt/Wirtschaft den Menschen als Mittel zum 
Zweck, um ihn nun selbst zum Zeck zu erklären! 
 
Seine Tätigkeit - die Kreativität – der Arbeitsbegriff und die Substanz, die 
er dabei bildet wird Gegenstand eines neuen Kapitalbegriffes  
 
An dieser Stelle treffen nun Kunst und Wirtschaft – erweitert gGmbH als 
gemeinnütziges – radikal dem Menschen dienendes - Unternehmen zusammen? 
 
Wirtschaft und Kunst – gemeinnützig? 2 Kategorien des höchsten Individualismus 
und Egoismus zeigen ihre Wunde   
 
 
Chart 24 – 27: Identität – Zeit – Tod – Geburt I+II 
 
Was ist meine Kunst wert? Zeige Deine Wunde – neue Identität 
 
Baumkreuz Skulptur als Denk-Mal – Hinweis Zeichen – für die Wunde der Zeit 
 
Kunst = Kapital Volksvermögen Bildung von Substanz zur Heilung der Schöpfung 
 
Hinweis auf einen neuen Maßstab. Wie gehe an die Welt heran? 
 
 
Chart 28: Alter Wirtschaftskreislauf – Marktwert – Angebot und 
Nachfrage 
 
3 Optionen für das Anlegen eines Wertmaßstabes : 
 
1. Angebot und Nachfrage – Höhe des Preises (Einkommen) wird durch Knappheit 
bestimmt (wie viele Menschen können sich das Kunstwerk leisten) 
2. Anzahl der Stunden Arbeitszeit, die in das Werk investiert werden müssen (welche 
Zeit … die des Erstellens oder die Zeit, die Idee zu entwickeln?) 
3. Nutzen, den das Produkt bietet – wie wird der berechnet? In dem man die 
eingesparte Arbeitszeit rechnet!  
 
Was heißt eingesparte Zeit – was mache ich dann in dieser Zeit – Ziel? Nichtstun? 
Ausschließlich konsumieren? Was ist, wenn in Zukunft alles von Robotern hergestellt 
wird?  

 10



Auf welcher Basis würden wir dann Einkommen beziehen?  
 
Nehmen wir mal an, keiner müsste arbeiten – was würden wir dann tun – wir 
müssten dennoch weiter konsumieren. Wie kämen wir dann an das Geld? 
 
Es müsste von einer Zentralbank ausgegeben werden, damit die produzierten Güter 
zirkulieren können – so geschehen in der aktuellen Finanzkrise –Staat springt ein 
(Der Staat ist aber nicht die Lösung – die Menschen müssen die Sache in 
Selbstverwaltung in die Hand nehmen!)   
 
Nehmen wir an, wir könnten immer soviel Geld abheben, wie wir benötigten. Wir 
müssten also nicht irgendetwas tun, um Einkommen zu empfangen. 
 
Konsequenz: 

1. Jeder hätte die Freiheit zu tun, was immer er möchte – er müsste jedoch damit 
rechnen, dass sich andere Menschen zunächst gar nicht für seine Werke 
interessieren – die Frage des Warum müsste dann bearbeitet werden. 

2. Jeder hätte die Freiheit, das zu konsumieren, was er wollte und soviel er 
wollte. Es gäbe ggf. auch hier knappe Güter, aber ihre Knappheit wäre nicht 
durch hohe Preise und elitäres Denken geprägt, sondern durch tatsächliche 
Ressourcenknappheit oder dadurch, dass sich keine Menschen finden, die sie 
herstellen wollen. Champagner und Kaviar für Jeden!?. 

3. Geld wäre ein reiner Rechts-Regulator d.h. ein Warenzirkulationsmedium.  
4. Einkommen würden auf der Basis des Bedarfs ausgezahlt und arbeiten würde 

man nicht mehr aufgrund eines Zwanges, sondern? Aus der Liebe zur Sache! 
Einkommen brauchte man nicht mehr ansparen, da man immer bedarfsgemäß 
Geld erhalten würde, um leben und arbeiten zu können. Dies gilt jedoch nur 
für die Konsumseite. 

5. Was ist, wenn ich eine unternehmerische Initiative starten will und dafür Geld 
benötige? Ich müsste zu einer Kreditvergabestelle gehen, die mir die 
notwendigen Gelder zur Verfügung stellt. Dann könnte ich beginnen und mir 
dafür die Menschen suchen, die sich mit mir in der Initiative zusammentun 
möchten. Sie erhalten ein Arbeits-Einkommen für die Aufrechterhaltung ihrer 
Arbeitskraft (ein Grund-Einkommen, wenn sie nicht arbeiten – was ist Arbeit – 
was ist ein Unternehmen – Schulen – Universitäten etc.). Die Unternehmen 
werden kreditiert. Die Rückflüsse (Überschüsse – wenn ich weniger benötige 
als ich dachte – fließen zurück an die Bank – Unterschüsse werden 
ausgeglichen). 

 
 
 
Zu finanzieren ist immer nur die menschliche Arbeitskraft, die in die Produktion 
einfließt!!!               
 
Vor welchem Bild stehen wir? Geld drin – Freiheit draußen!  
 
 
 
 
 
 

 11



Chart 29: Neuer Begriff: Kreditierung Arbeit - Freiheitspol I – Freiheitspol 
II Wertbestimmung durch gemeinsame Arbeit an der Menschheitsfrage 
Inkarnation – Kapital    
 
Im erweiterten Kunstbegriff fallen Kunst und Wirtschaft zusammen im Arbeitbegriff 
Der Arbeitsbegriff ist vom Geldvermehrungs- und Gewinnstreben befreit.  
 
Freiheit I : Freiheit meine Fähigkeiten zu entfalten – Produktion 
Freiheit II: Freiheit die Ergebnisse der Produktion zu nutzen 
 
Kunst ist Ausdruck der Sehnsucht/Strebens eines Wesens nach Seinem SEIN in der 
Form – Arbeit ist der Teil, der der Versorgung dieses Impulses dient   
 
Was ist Kunst wert? Sie ist Ausdruck  – dieses Strebens – ihre jeweilige Form, die 
erkaltete Form, der Form gewordene Ausdruck des Menschheitswesens zu einem 
geschichtlichen Zeitpunkt  
 
Das Kapital ist das auf diesem Weg erworbene Menschheits-Vermögen, 
Erkenntnisse, Fähigkeiten, die kumulierte Menschheitserkenntnis/Substanz 
 
Sie wirkt zurück – und in die Zukunft – sie prägt die weitere Entwicklung und gibt der 
Geschichte einen neuen roten Faden … Interpretation … ein neues Bild  
 
 
Chart 30: Zeichnung Johannes Stüttgen Wirtschaftskreislauf  
 
Befreiung des Menschen – Mensch – Freiheitswesen – Schöpfer  
 
Chart 31 – 35 ( bis zum schwarzen Quadrat, Malewitsch) 
 
Die Geschichte der Kunst und der Wirtschaft ist Ausdruck des Strebens nach Freiheit 
und Anerkennung – Sinn – Liebe – Wertschätzung 
 
Kunst ist der Ausdruck, der diesen Vorgang abbildet wenn sie ihr Aktionsfeld 
erweitert 
 
Wirtschaft: die Produkte und Unternehmensformen sind Dokument, der materiellen 
Durchdringung des Seins in der Form – Inkarnation 
 
Es führt zu einem schwarzen Quadrat  
 
Malewitsch:„Er brachte die Malerei auf den Nullpunkt durch die totale Negation aller 
Trübungsquellen; übrig blieb das einfachste geometrische Element – das Viereck auf der 
reinen Fläche. Es war kein ‚Bild‘, was Malewitsch da gemacht hatte, es war, wie er selber 
sagte, ‚eher die Erfahrung der reinen Gegenstandslosigkeit‘. […
Schwarz = Ökonomie - rot= Revolution – weiss = die reine Wirkung    
 
Der Blick ist nun frei – Was kommt ins Bild nach der reinen Bildlosigkeit? 
Was hören wir, wenn die Musik verklingt? 

 12



In die Gegenstandslosigkeit tritt der Mensch – das Ich – das reine Sein als werdende 
Konstellation – das Unverfügbare – die reine Wirkung  
 
Was an diesem Null-Punkt entsteht, ist eine neue Schöpfung – die Schöpfung?     
 
Kunst = Kapital = Arbeit an der Gestaltwerdung des Menschen  
 
Wir stehen vor den Bildern, Leinwand oder Gesellschaft, die wir erzeugt haben. 
Es sind Bilder in denen wir uns die Gestalt geben, die wir gerne hätten – 
Götzenbilder – Bilder des Mangels an Liebe und an Vollmacht – Bilder der 
Selbstüberschätzung oder des Jammers – Reichtum auf der einen Seite – Armut und 
Hunger auf der anderen Seite – aber eben insgesamt herrscht der Egoismus – der 
Kampf um die Macht über die Ressourcen der Welt –  
Marx: der Kampf um die Verfügungsgewalt über die Produktionsmittel 
Jesus: Versuchung durch den Satan, der ihm die Macht über die Welt in Aussicht 
stellt  
 
Ist es das, worum es geht – ja, wenn wir es so gestalten – nein, wenn wir einen 
anderen Weg gehen – warum sollten wir? Und welchen Weg gilt es einzuschlagen?   
 
Was ist die wesensgemäße Gestalt des Menschen? 
Die Bibel gibt uns ein Bild von Fülle – Gott spricht von Überfluss – von Strömen 
lebendigen Wassers – vom Dienen – „Geben ist besser als Nehmen“.   
 
Der Kapitalismus huldigt dem Egoismus – wenn alle an sich denken, dann dient das 
dem Allgemeinwohl – welch ein Widerspruch, an den wir glauben …   
 
Welchen Bildern – Entwürfen – Ideen von Gesellschaft folgen wir? 
 
Wir nehmen Gestalt an – insoweit wir IHM nachfolgen auf seinem Weg – Mission 
(Johannes Reimer, Die Welt umarmen, Marburg an der Lahn 2009, S. 172): 
Mission 
 
Nachfolge heißt ja den Weg zu gehen, den Jesus gegangen ist. Indem wir Ihm 
nachfolgen - Gestaltwerdung Christi – Nachfolge Jüngerschaft - wir gehen Seinen 
Weg – Verehrung, Gethsemane – Verachtung - Kreuzesweg!  
 
Mit dieser Entscheidung fällt auch die Erwartung einer Wertschätzung, dessen, was 
ich vor mir selbst und den Menschen – der Welt wert bin.   
 
Was ist Kunst wert? Wird zu der Frage: Aus welcher Quelle lebe ich?  
Woraus beziehe ich meine Wertschätzung?  
 
 
Chart 36 Kunst = Kapital Was ist Kunst wert? 
 
Was bin ich wert? 
An welchen Maßstäben orientiere ich mich? 
Lasse ich mich in Klassen einteilen –  
 

 13



Karl Marx 
Klassentheorie 
 
Lasse ich mich nach meinen Trieben kategorisieren  
Sigmund Freud 
Triebhaftigkeit: Sexualität, Todessehnsucht, Überlebenskampf 
 
Definiere ich mich über Beziehungen, Kommunikation und Systeme  
Niklas Luhmann 
Gesellschaft 

- Beziehungen, Netzwerke 
- Kommunikation 

 
Bin ich das, was ich aus mir mache – bin ich mein eigener Schöpfer? 
 
Die Systeme sind Instrumente, Mächte, Bilder, Götzen, Versuchungen, die 
Menschen in ihre Abhängigkeit führen – in die Selbstverherrlichung – in die 
Anmaßung (Ur-Sünde) ihre Gestalt selbst bestimmen zu können. 
 
Meine Kunst kann ich selbst bestimmen!?    
 
Die Frage nach der Kunst und nach ihrem Wert mündet in die Frage nach dem 
Menschen – was ist der Mensch und seine Arbeit wert? Wer setzt den Maßstab – 
wer fällt das Urteil – je nachdem, woran ich meine Kunst/Arbeit/mein SEIN ausrichte, 
nehme ich eine bestimmte Position im System ein und gestalte dadurch mein 
eigenes Kraftfeld und stütze oder opponiere das System, die Wirkungen meines 
Glaubens und Handelns im System (nicht des Ganzen – das ist Gott) wirkt auf die 
Gestalt des Systems und darüber wieder zurück auf die Wahrnehmung meiner Selbst 
als Wesen in der Form – über die Gemeinschaft- die mir Reflektion gibt. 
Ich gestalte mich so als Teil des Ganzen mit – Soziale Skulptur – unsichtbare 
Plastik? 
 
Damit ist der Mensch Gegenstand seiner eigenen Gestaltung  - Schöpfer und 
Geschöpf – Künstler und Kunstwerk – er begreift sich als Schöpfer seines Wesens 
und darüber hinaus auch der Welt als seiner Form  
 
Wo ist der Bauplan? Wenn die Statik fehlt, kann das Gebäude nicht 
tragen! Es fehlt das Bild vom Ganzen! 
 
Ohne ein Bild des Ganzen – ohne den Schöpfer ist der Mensch der Verwirrung 
(diabolos) der geistigen Mächte ausgeliefert. Da das Ich subjektiv ist,  es keinen 
objektiven Spiegel gibt, sondern nur den, in dem das Ich sich selbst sieht, wird es 
sein Image (Idol-Götze) so formen, dass es seinem wie auch immer gearteten Ideal 
entspricht.  
 
„Der Habitus eines gelebten Lebens: das ist es, was der Name aufbewahrt aber auch 
vorzeichnet" (Walter Benjamin). 
 
Wie schreibe ich das Drehbuch meines Lebens – die Erfolgsmaßstäbe, die ich als 
internalisiertes Urteil darin  aufrichte, werden meinen Wert bestimmen und damit 
auch den Wert all dessen, was ich erreiche.  

 14



Soviel Wertschätzung mir darin begegnet, soviel  Wert werde ich mir darin 
zumessen. Die Anderen bekommen die Rolle der Zeugen zugeordnet, die mein Urteil 
bestätigen.  
 
Wenn Geld mir die Macht gibt, mir meine Wertschätzung zu verbriefen, dann wird 
mein Selbstwertgefühl vom Wesen des Geldbegriffs bestimmt werden.  
 
Ich habe kein anderes Modell als das, was ich selbst mit - gemacht habe. Das ist 
konservativ, statisch. Woher kommt dann Revolution.  
 
Woher kommen neue ästhetische Impulse? Woher kommen die Maßstäbe?  
 
In der Vergangenheit waren es die Bilder, die Musik, die Literatur Ausdruck der 
Götter, des Glaubens, später der Betrachtung der Natur,  des Menschen, der Seele, 
des Ichs, der Klassen, der Gesellschaft, der Erde …  
 
In der Kunst war die Interpretation des Daseins immer mehr oder weniger 
Gegenstand der Sehnsucht, dem Unausdrückbaren (der unsichtbaren Wunde) einen 
Ausdruck zu verleihen. 
Das Kunstwerk ist in diesem Sinne die gegenständliche Form des Leides an der 
unerlösten Menschheitsfrage – der Theodizee. 
Der Wert der Kunst liegt in der Fähigkeit diesem Bedarf des Menschen seine 
Bestimmung – seine Form zu geben – Ausdruck zu verleihen. Das Kunstwerk 
(ausgestellt – abgestellt) bildet seinen Wert insofern der Mensch sich als Beteiligter 
an der Erschaffung dieser Sozialen Skulptur betrachtet und sich in freier Mit-
Verantwortung für ihre Erscheinung begreift. Der Wert des Kunstwerkes erschließt 
sich für den Betrachter (noch nicht Beteiligten!) insofern er sich mit der 
Wahrnehmung und Erarbeitung des Impulses, der zu seiner Entstehung geführt hat 
verbindet (dann wird er zum Beteiligten!). Als reiner Betrachter, wird ihm das 
Kunstwerk ein Geheimnis bleiben und buchstäblich nicht zu ihm sprechen. 
 
Ihm fehlt bis dahin die persönliche Beziehung zu seinem Schöpfer – Urimpuls der 
Menschheitsfrage, ohne die er weder das Leid als Ursprung, noch den Ausdruck im 
Kunstwerk verstehen, wertschätzen und achten wird.   
 
Menschheits/ Kunstgeschichte kann begriffen werden als gemeinsame Arbeit an der 
Sozialen Skulptur Mensch. So erschafft sich der Mensch als Plastik, betrachtet sich, 
verändert sich, bemerkt Unvollkommenheit und bildet und formt kollektiv weiter, jeder 
in einer einzigartigen Weise – wir weben an einem Muster, dessen Ganzes noch 
nicht in Erscheinung getreten ist. Der Grad der Vollkommenheit ist Gegenstand der 
Schritte, die wir auf diesem Weg machen. Kunstwerke sind Dokumente, Zeugen am 
Wegesrand, des Lebensweges der Menschen auf dem Weg zu ihrer Bestimmung. 
 
Wir leben in dem adäquaten Zustand – der Form – die den Stand unserer 
Wahrnehmung manifestiert. 
Alle Formen menschlichen Wirkens – Bilder, Musik, Möbel, Autos, Maschinen, 
Performances sind Ausdruck des Wesens Mensch in seiner Form. 
 
 
 
 

 15



So ist die Formfrage nicht mehr auf Objekte bezogen, sondern der 
Mensch selbst ist Gestaltungsgegenstand geworden! 
 
Die Betrachtung der Form und ihre Gestaltung ist Gegenstand der Erkenntnis und in 
neuer Zeit eine Frage der Existenz des Lebens auf dem ganzen Planeten geworden.  
An der Form des Planeten – der Welt - kann man die Prinzipien seiner Gestaltung 
ablesen, gerade und immer stärker auch die Prinzipien von Systemen, da einzelne 
Menschen (Bild-Leinwand) durch die wachsende Komplexität der 
Gestaltungsvorgänge und Zusammenhänge sich nicht mehr auf die Lenkung 
einzelner Autoritäten verlassen können bzw. Sie undurchschaubar werden 
(Diabolos). Die Form drängt zunehmend auf eine supranationale Bühne der 
Gestaltung. Immer mehr erkennen wir, dass wir Ein Leib sind. Die weltweite 
Arbeitsteilung und die Zirkulation der Ressourcen über den Globus, macht deutlich, 
dass wir alle Verteilungsprobleme lösen könnten. Dennoch verhungern mehr 
Menschen denn je täglich. Der Kriegsschauplatz ist in unseren Herzen und Köpfen 
(Schädelstädte-Golgatha). Dort beginnt der Veränderungsprozess. Die scheinbare 
Allmacht über die weltlichen Ressourcen hat nicht zu einer wirklichen 
Herzensveränderung geführt. Der Maßstab – die Kapitalbildung - die Wärmeskulptur 
Mensch ist nicht im Zentrum unseres Arbeits- und Kapitalbegriffes.  
 
Das fehlende Bewusstsein für den Kapitalbegriff kostet unendlich viel Kraft, Geld und 
Ressourcen. Das sich an dem Planeten abarbeitende menschliche Bewusstsein, 
verbraucht die Substanz der Erde, ohne dass der Mensch seine Aufgabe und 
Verantwortung erkennt. Er verbraucht den Kredit des Schöpfers – er erzeugt nicht 
das, wofür er von Gott kreditiert worden ist. Er versucht selbst zu erzeugen, was er 
nur in der Beziehung zu seinem Schöpfer empfangen kann. Es ist ein anderer 
Arbeits- bzw. Produktionsbegriff, der sich eher an der Erhellung der 
Schöpfungskräfte orientiert und die eigenen Begabungen erkennt und so in den 
Dienst stellt, dass sie ihre wesensgemäße Bestimmung und Form finden. 
 
In diesem Vorgang sind wir immer mehr auf gemeinsame und kongruente 
Interpretationsmuster des menschlichen Seins in seiner Form angewiesen, um 
gemeinsame schicksalhafte Entscheidungen über die zukünftige Form treffen zu 
können (Das Wort Gottes). Ein Fehlen dieser gemeinsamen Fixpunkte kann fatale 
Folgen für den Fortbestand der Menschheit mit sich bringen und zu Missbildungen – 
zum Tod der Menschheit führen (Kopenhagener Klimakonferenz – babylonische 
Verwirrung).           
 

Ansätze in der Wissenschaft: 

Niklas LUHMANN (1993), der Begründer der soziologischen Theorie selbstreferentieller Systeme, 
knüpft in seiner Theoriekonstruktion an die Arbeiten Talcott PARSONS an. Sein Ziel ist es, eine 
fachuniverselle Theorie zu begründen, die in ihrem Komplexitätsgehalt der Komplexität realer sozialer 
Systeme - bis hin zu Gesellschaftssystemen - angemessen ist. LUHMANN schreibt, daß dabei seine 
Theorieanlage "eher einem Labyrinth als einer Schnellstraße zum frohen Ende" (1993, S. 14) gleicht; 
damit gibt er dem systemischen Charakter seiner Theorie Ausdruck: Sie hat "einen Komplexitätsgrad 
erreicht, der sich nicht mehr linearisieren läßt" (ebd).  

Die allgemeine Systemtheorie muß von den speziellen Systemtheorien unterschieden werden. 
Lebendige Systeme divergieren von nicht lebendigen durch Autopoiesis. Das bedeutet, daß 
Lebewesen sich immer wieder selbst organisieren und reproduzieren. Soziale und psychische 
Systeme werden von LUHMANN zusätzlich durch das Operieren mit Sinn von anderen lebendigen 

 16



Systemen abgegrenzt. Nicht alle Systeme operieren also nach dem gleichen Modus; sie sind deshalb 
streng voneinander zu trennen. Die Kritiker der Systemtheorie, die von einer unkritischen Übertragung 
eines technischen Modells auf den sozialwissenschaftlichen Bereich sprechen, beachten diese 
Unterscheidung (der heutigen Systemtheorie) oft nicht. 

Hier ist die Rede vom Vermögen, eine Unterscheidung vorzunehmen, und zwar die Unterscheidung 
zwischen inneren und äußeren Beziehungen. Systeme, die man als selbstreferentiell bezeichnet, 
nehmen also diese Differenz von außen und innen wahr. 

Wie soll das gehen, wenn ich selbst Teil des „Innen“ bin 

Nur durch Sinn ist also die Reproduktion der Elemente psychischer und sozialer Systeme möglich. 
Sinn ermöglicht die Anschlußfähigkeit an vergangenes Handeln oder vergangene Kommunikation und 
zeigt gleichzeitig neue Möglichkeiten auf, die jedoch eine Selektion aus der Unendlichkeit der 
Möglichkeiten darstellen. Sinn verweist also zunächst auf eine Vielzahl von Möglichkeiten, stellt aber 
gleichzeitig eine Auswahl aus diesen dar. 

Im Sinnsystem des zuhörenden psychischen Systems ist nicht die gleiche Anschlußfähigkeit 
vorhanden wie im mitteilenden System. Das Sinnsystem des Zuhörers prozessiert Sinn durch 
Selbstreferenz und Autopoiesis, also in einer inneren Geschlossenheit, die offensichtlich stark 
abweicht von dem, was im Sinnsystem des Erzählenden prozessiert wird. 

Peter Sloterdijk  
Wesen/Sein in einer Form 
Im Weltinnenraum des Kapitals ( S. 17, Frankfurt a. M. 2005) 
„Die effektivste Totalisierung, die Zusammenfassung der Erde durch das Geld in 
allen seinen Verwandlungen, als Ware, als Text, als Zahl, als Bild, als Prominenz, 
vollzieht sich selbstläufig. 
Ein Treibhaus – das alles Äußere nach Innen gezogen hat  
Horizontales Babylon: Mensch sein wird zur Frage der Kaufkraft und Sinn enthüllt 
sich in dem Vermögen zwischen Produkten für den Markt eine Wahl zu treffen – 
Freiheit in der Wahl solche Produkte für den Markt zu erzeugen(S.27)“.    
 
Oswald Chambers: Mein Äußerstes für Sein Höchstes (Wuppertal 2002, S. 350) 
„Mache es dir zu Gewohnheit, deinen Verstand zu veranlassen, über das, was er mit 
Leichtigkeit aufnimmt, nachzudenken. Unsere Einstellung ist noch nicht die unsrige, 
solange wir sie nicht durch Leiden zu der unsrigen gemacht haben (die Welt ist noch 
nicht die unsrige – der Mensch ist noch nicht der unsrige). Nicht derjenige, der dir 
etwas sagt, was du vorher noch nicht wusstest, ist es, der dich fördert, sondern 
derjenige, der das, was du selbst dumpf auszudrücken versuchtest, besser zum 
Ausdruck bringt, als wie du es selber kannst, d.h. derjenige, der das in eine Form 
(Worte) fasst, was stillschweigend in dir (der Welt – der Gesellschaft – der 
Menschheit) nach Ausdruck ringt. 

Chart 37-40 

 
Das ist die Kunst wert!!! 
 
 
 
 

 17



Chart 41 Kunst=Kapital 
 

Bonhoeffer betont, daß es hier nicht um eine theoretische Ethik geht: "Christus liebte 
nicht wie ein Ethiker eine Theorie über das Gute, sondern er liebte den wirklichen 
Menschen".  

"Wir werden damit von jeder abstrakten Ethik weg und auf eine 
konkrete Ethik hin verwiesen. Nicht was ein für allemal gut sei, kann 
und soll gesagt [werden], sondern wie Christus unter uns heute und 
hier Gestalt gewinne." 

Kunst ist unendlich viel wert, wenn sie das in eine Form (Worte) fasst, was 
stillschweigend in dir (der Welt – der Gesellschaft – der Menschheit) nach Ausdruck 
ringt. 
 
 
Vortrag II 
 
Chart 42  
II. Christus – (und) der erweiterte Kunstbegriff 
 
Wir kommen von der Frage: Was ist Kunst wert? 
 
Kunst = Kapital 
 
Kapital ist die Fähigkeit zur Freiheit in der Inkarnation des Wesens in der Form  
Freie Seinsbestimmung! 
 
Der erweiterte Kunstbegriff nach Beuys ist der Mensch selbst – ER ist die Plastik – er 
ist Gegenstand der Gestaltungsaufgabe – nicht das Bild nicht die Leinwand – nicht 
die Musik – sie sind Vorstufen – Exerzitien – Übungen. 
 
Was hat Christus mit dem erweiterten Kunstbegriff zu tun?  
 
Haben wir als Menschen diese Freiheit? Inwieweit sind wir frei, das zu tun, was wir 
als richtig ansehen?  
 
Paulus als Theologe und Experte für Gesetzesfragen: Damaskus Erlebnis – Aufbruch 
des Innenraums der Religion durch die Begegnung mit Jesus! 
 
Chart 43 : Johannes 1 
19Und dies ist das Zeugnis des Johannes, als die Juden von Jerusalem  
Priester und Leviten sandten, um ihn zu fragen: Wer bist du?  
20Und er bekannte und leugnete nicht; und er bekannte: Ich bin nicht der Christus!  
21Und sie fragten ihn: Was denn? Bist du Elia? Er sprach: Ich bin's nicht!  
Bist du der Prophet? Er antwortete: Nein!  
22Nun sprachen sie zu ihm: Wer bist du denn? damit wir denen Antwort geben,  
die uns gesandt haben. Was sagst du über dich selbst?  
23Er sprach: Ich bin «eine Stimme, die da ruft in der Wüste:  

 18



Ebnet den Weg des Herrn!» wie der Prophet Jesaja gesagt hat. 
  
Chart 44: Johannes 21, 17 ff. 
Und zum dritten Mal fragt er ihn: Simon Jona, hast du mich lieb?  
Da ward Petrus traurig, daß er ihn zum drittenmal fragte: Hast du mich lieb?  
und sprach zu ihm: Herr, du weißt alle Dinge, du weißt, daß ich dich lieb habe.  
Jesus spricht zu ihm: Weide meine Schafe! 18Wahrlich, wahrlich, ich sage dir,  
als du jünger warst, gürtetest du dich selbst und wandeltest, wohin du wolltest;  
wenn du aber alt geworden bist, wirst du deine Hände ausstrecken, und ein  
anderer wird dich gürten und führen, wohin du nicht willst. 
 
 
Wenn der Mensch das Kapital ist, das es zu entwickeln gilt und dies nur durch die 
Kunst (Freiheit) möglich ist, dann ist Christus als der Mensch gewordene Schöpfer 
- der liebende Gott – die Ur-Substanz – das Kapital – aus dem sich der Mensch n 
Liebe und Freiheit – ER ist das Bild des unsichtbaren Gottes – wir sind zu SEINEM 
Ebenbild erschaffen – wir sind SEIN Leib – Leib Christi – Soziale Skulptur – Wir sind 
das Ebenbild des in Christus sichtbar gewordenen Gottes  
– Inkarnation – im Fleisch 
-  Form der Inkarnation 
-  Inkulturation – im Geist – im Sozialen - Gesellschaft    
 
Chart 45:  Zitat D. Boenhoeffer 
 
„Nicht was ein für allemal gut sei, kann und soll gesagt [werden],  
sondern wie Christus unter uns heute und hier Gestalt gewinne.„ 
(D. Bonhoeffer) 
 
 
Chart 46: Kunst = Kapital Ecce Homo Martyria, Diakonia … 
 
Kunst bringt das Sein auf eine besondere Weise zum Ausdruck – Sie erfasst den 
ganzen Menschen und nicht nur einen Teil  - Denken, Fühlen, Handeln, Das Wollen 
und das Bewirken – nicht moralisch, manipulierend, mächtig oder vereinnahmend –  
 
Aber die Kunst ist immer noch eine menschliche Kategorie mit allen 
Begrenzungen    
 
Oswald Chambers: Mein Äußerstes für Sein Höchstes, Wuppertal 2002 
S. 350 
Mache es dir zu Gewohnheit, deinen Verstand zu veranlassen, über das, was er mit 
Leichtigkeit aufnimmt, nachzudenken. Unsere Einstellung ist noch nicht die unsrige, 
solange wir sie nicht durch Leiden zu der unsrigen gemacht haben (die Welt ist noch 
nicht die unsrige – der Mensch ist noch nicht der unsrige). Nicht derjenige, der dir 
etwas sagt, was du vorher noch nicht wusstest, ist es, der dich fördert, sondern 
derjenige, der das, was du selbst dumpf auszudrücken versuchtest, besser zum 
Ausdruck bringt, als wie du es selber kannst, d.h. derjenige, der das in eine Form 
(Worte) fasst, was stillschweigend in dir (der Welt – der Gesellschaft – der 
Menschheit) nach Ausdruck ringt. 
 

 19



Dieses Leid geht ans Kreuz durch den Tod und aufersteht – in Christus 
 
Johannes Reimer: Die Welt umarmen! Theologie des gesellschaftsrelevanten 
Gemeindebaus, Marburg 2009 
 
Ausdrucksformen 
 
1. martyria = Zeugnis    - Kunst, Bilder geben Zeugnis von einem Lebens-Maßstab  
 
2. diakonia = Dienst      - Mein Leben – meine Arbeit – Sichtbarkeit/Prominenz    
 
3. leiturgia = Anbetung  - Schönheit – Ästhetik – Musik - Performance 
 
4. koinonia = Gemeinschaft  - Theater – Bühne – Rollen – Wahrnehmung  
 
 
Martyria (griech.) Martys (Zeuge): 
 
Wir verstehen das oft als Zeugnis mit kerygmatischem (verkündigendem) Charakter 
Das hat etwas Verbalistisches ... hier geht es Hingabe als Lebensform 
 
Martys: Ein total hingegebener Mensch (Ecce Homo). Alles an ihm legt Zeugnis ab. 
Eine Person, die bereit ist, für die Sache, für die sie einsteht, ihr Leben zu lassen 
(Christus). Sein Wesen ist Zeugnis. Jesus verheißt seinen Jüngern, dass sie nach 
der Taufe mit dem Heiligen Geist seine Zeugen sein werden. 
 
Chart 47: Apg. 1, 8: 
Er sprach zu ihnen: Es ist nicht eure Sache, Zeiten oder Stunden zu kennen, welche der Vater in 
seiner eigenen Macht festgesetzt hat; 8sondern ihr werdet Kraft empfangen, wenn der heilige Geist 
über euch kommt, und werdet Zeugen für mich sein in Jerusalem und in ganz Judäa und Samaria und 
bis ans Ende der Erde! 9Und nach diesen Worten wurde er vor ihren Augen emporgehoben, und eine 
Wolke nahm ihn auf und vor ihren Augen weg.   
 
Diakonia:   
Diakonie: hier geht es um die Transformation des sozio-kulturellen Raumes. Hier 
geht es darum das Volk zu Jüngern zu machen. Hier wird gedient um zu Christus zu 
führen. Der Dienst reichert den Volksboden mit Mineralien an wie das Salz der Erde. 
Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie für andere da ist. Sie muß an den weltlichen 
Aufgaben des Gemeinschaftslebens teilnehmen, nicht herrschend, sondern helfend 
und dienend. Sie muß den Menschen aller Berufe sagen, was es heißt, für andere da 
zu sein. 
 
Leiturgia:  
Kunst – liturgische Dimension des Auftrags (J. Reimer ebda. S. 179) 
Tempel des Heiligen Geistes - Gottes Tempel – Sie wird eine Sprache und 
Ausdrucksformen finden müssen, die dem Juden jüdisch und dem Griechen 
griechisch vorkommen. Was hat es für einen Sinn, einem Tauben Evangeliumslieder 
vorzusingen? Die Gemeinde Jesu muß kulturangepasste Formen für ihre Liturgie 
suchen und finden. 
 
 
 

 20



Koinonia: 
Kontextsensitive (Anschlussfähigkeit) Gemeinde – Suche nach der Gestalt Christi 
unter den Menschen – Formwerdung – Fleischwerdung – das Wort ward Fleisch – 
Leib – Glieder an einem Leib – Kunst = Volksvermögen = Glaube = Vertrauen = 
Kapital (Kredit – credere – glauben)  
 
Soziale Skulptur: Inkarnation verlangt nach Gemeinde in der Welt nicht von der Welt 
… distinctive but not disconnected … 
 
Incarnational statt attractional – Eingehen auf die Lebenswelt derer, die man 
erreichen will …  
 
Chart 48: Phil. 2, 5-8: 
Denn ihr sollt so gesinnt sein, wie Jesus Christus auch war, 6welcher, da er sich in Gottes Gestalt 
befand, es nicht wie einen Raub festhielt, Gott gleich zu sein; 7sondern sich selbst entäußerte, die 
Gestalt eines Knechtes annahm und den Menschen ähnlich wurde, 8und in seiner äußern Erscheinung 
wie ein Mensch erfunden, sich selbst erniedrigte und gehorsam wurde bis zum Tod, ja bis zum 
Kreuzestod. 
     
Künstler – Sensorik – Empfänglichkeit – Propheten – ihrer Zeit voraus 
 
Seismographen – Medium – Intercessor – sie leiden besonders – sie strahlen eine 
Freude aus – sie leben im Moment – sie sind neugierig – gehen ihrer Intuition nach – 
heben den Mut zu scheitern – den Mut Außenseiter zu sein – ertragen die Ächtung – 
weil ihnen der Weg wichtiger ist als das Ziel – der Zweck nicht die Mittel heiligt- es 
herrscht Offenheit – Aufmerksamkeit für das, was vorgeht – ich lasse mich leiten, von 
meiner Sensorik – Vertrauen – Glaube – Zuversicht – Hoffnung.  
Ziel: Das Neue Jerusalem – die Stadt Christi  
 
Wir müssen uns vergegenwärtigen, daß dieses Leben eine Aufwärmphase für das 
wahre Leben in der Herrlichkeit darstellt. Viele unserer Begabungen bleiben hier 
vielleicht noch ungenutzt – aber sie bilden Kapital – es sind Anlage(n) (Formen), die 
sich später amortisieren – es sind Anlagen mit Ewigkeitscharakter 
 
Das war auch bei Jesus so. Satan war bereit, ihm die Reiche dieser Welt zu 
überlassen, ihn sofort zum Kaiser von Rom zu machen. Doch der beste Politiker aller 
Zeiten zog es vor, stattdessen als niederer Wanderrabbi umherzuziehen, weil es das 
Wort Gottes so wollte.  
Doch die Zeit kommt, in der wir uns ungehemmt entfalten und unseren eigentlichen 
Neigungen nachgehen können. Der Herr kommt 
bald. 
 
Unsere Gaben können sich nur dann segensreich manifestieren, wenn wir die Hand 
Gottes auf uns fühlen. Ansonsten entspricht unser Eifer nur einem fleischlichem 
Strohfeuer, und nicht pfingstlicher Lohe. Die Menschen fühlen sich in diesem Fall 
vielleicht angenehm berührt, aber jedenfalls nicht auferbaut – das ist keine Kunst. 
 
Kunst ist nicht Pädagogik, nicht Moral/Religion das schlechte Gewissen, nicht Elite, 
nicht spektakulär, nicht prominent, nicht spekulativ, keine Effekthascherei – die Liebe 
drängt sich nicht auf … (1. Korinther 13).   
 

 21



So ihr nicht werdet wie die Kinder … spielen – Arbeit – mit Gottes Eingreifen 
rechnen. Sorgfältig und aufmerksam arbeiten, ohne auf das Ergebnis zu spekulieren 
– intrinsische Haltung – medidativ – Arbeit ist Berufung – Gottesdienst – ora et 
labora.  
 
Für uns gilt: selbst wenn wir im Gottesdienst stehen und die Hand Gottes ganz 
deutlich auf uns spüren, selbst wenn der Geist Gottes uns bewegt: wir müssen den 
richtigen Zeitpunkt abwarten! Es wird sich ein klares und deutliches Fenster für uns 
öffnen.  
 
Leidet Ihr auch unter dem Ich-auch-Syndrom eines irgendwie zu kurz gekommenen 
charismatischen Zeitgenossen – bei mir ergeht kein Tag, an dem ich nicht so fühle.  
 
 Eine Weissagung, die von Gott kommt spricht die Angesprochenen tief unten, in den 
Urgründen ihres Herzens an. Der Empfänger weiß, wann eine Weissagung von Gott 
ist. Sie erbaut ihn auf einer Ebene, die durch normales menschliches Mitteilen nicht 
erreicht werden kann. 

Hier kann die Kunst eine wichtige Vermittlungsleistung anbieten – was bricht mein 
Herz – wie drücke ich aus, was meine Last ist – wie kann ich meiner Freude 
Ausdruck verleihen – Kunst kann Dämme brechen – mein Herz wurde durch Musik 
weich … oder die Schönheit einer Skulptur.  

Chart 49: Kolosser 1, 15 Jesus, das Ebenbild des unsichtbaren Gottes 

Kolosser1,15 
Der Sohn (d.V.)….15welcher ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes, 

der Erstgeborene vor allen Kreaturen.16Denn durch ihn ist alles geschaffen, 

was im Himmel und auf Erden ist, das Sichtbare und das Unsichtbare, 

es seien Throne oder Herrschaften oder Fürstentümer oder Obrigkeiten; 

es ist alles durch ihn und zu ihm geschaffen. 

17Und er ist vor allem, und es besteht alles in ihm. 

 "Der von Gott angenommene, gerichtete, zu neuem Leben erweckte Mensch, das ist 
Jesus Christus..." Gestaltung geschieht daher nicht durch christliche Programme, die 
letztlich wirkungslos bleiben, sondern: 

"Gestaltung gibt es vielmehr allein als Hineingezogenwerden in die 
Gestalt Jesu Christi, als Gleichgestaltung mit der einzigen Gestalt des 
Menschgewordenen, Gekreuzigten und Auferstandenen". 

Dabei geht die Anstrengung nicht vom Menschen aus: 

"Nicht christliche Menschen gestalten mit ihren Ideen die Welt, sondern 
Christus gestaltet die Menschen zur Gleichgestalt mit ihm...  

 22



Gleich gestaltet mit dem Menschgewordenen - das heißt wirklicher 
Mensch sein." 

Es geht nicht um "Übermenschentum", denn: 

 "Der wirkliche Mensch ist weder ein Gegenstand der Verachtung noch der 
Vergötterung, sondern ein Gegenstand der Liebe Gottes".  

Die Gleichgestaltung mit Christus hat folgende Konsequenzen: 

"Gleichgestaltet mit dem Gekreuzigten - das heißt von Gott gerichteter 
Mensch sein. Der Mensch trägt das Todesurteil Gottes, das 
Sterbenmüssen vor Gott um der Sünde willen täglich mit sich herum.  

Gleichgestaltet mit dem Auferstandenen - das heißt vor Gott ein neuer 
Mensch sein". 

 

Chart 50: Identität, Zeit, Tod, I+II - Zeige Deine Wunde  
 
Wenn er ausschließlich aus Hingabe an den Schöpfer (nicht aus seinem eigenen Bild 
vom Ich I handelt), dessen Wesen die Liebe ist, handelt, stößt er auf seine 
Bestimmung – seinen Schöpfer – seine Ebenbildlichkeit – die Soziale Skulptur.  

Beim erneuerten Menschen ist zwar "die Herrlichkeit seines neuen Lebens" noch 
verborgen, doch lebt er im Wissen der kommenden Zukunft. So lebt er im "Zeichen 
des Kreuzes" als Zeuge des Auferstandenen. 

Der Mensch wird durch Christus in die ihm eigentlich zugedachte Gestalt 
verwandelt: "Gott selbst verwandelt seine Gestalt in die Gestalt des 
Menschen, damit der Mensch zwar nicht Gott, aber Mensch vor Gott 
werde". 

Dabei ist es "ein Geheimnis ... daß nur ein Teil der Menschheit die Gestalt ihres 
Erlösers erkennt". Propheten – Seher – die Gestalt erkennen – hell sehen, hell hören  
hell-fühlen – reines Herzens sein  Sinn für Klänge – Melodien – Farben – 
Proportionen – Stimmigkeit des Bildes  - Soziale Skulptur – Jeder Mensch ein 
Künstler- weil sich Gott durch ihn ausdrückt – Ebenbildlichkeit – Bild erkennen – 
Erkenntnis – Bilder malen – in Gleichnissen sprechen – Kunst-Vermittlung – 
Empfangen und gestaltend handeln   

"Er, der die Gestalt des Menschen trug, kann nur in einer kleinen Schar Gestalt 
gewinnen: das ist seine Kirche." Pars pro toto – der Künstler als ecce homo?  

Die Kirche als "Leib Christi ... ist ... nicht eine Religionsgemeinschaft 
von Christusverehrern, sondern der unter Menschen Gestalt 
gewordene Christus... Die Kirche trägt nun die Gestalt, die in Wahrheit 
der ganzen Menschheit gilt... Was sich in ihr ereignet, geschieht 
vorbildlich und stellvertretend für alle Menschen." 

 23



Doch sobald vergessen wird, dass Kirche das "Gestaltwerden [Christi] unter einer 
Schar von Menschen" bedeutet, "so fallen wir unvermeidlich zurück in jene 
Programmatik ethischer oder religiöser Weltgestaltung, von der wir ausgingen." 

Doch besteht die Aufgabe der Kirche nicht darin, daß "die Kirche sozusagen als 
Vorbild für die Welt hingestellt" wird, sondern darin, "daß die Menschheit auf ihre 
wahre Gestalt, die ihr zugehört, ... nämlich auf die Gestalt Jesu Christi hin, die ihr 
gehört, angesprochen und so - gewissermaßen vorwegnehmend - in die Kirche 
hineingezogen wird." 

Maßstab der Ästhetik – „ecce homo“ – Ästhetik wird hier zu einer geistlichen Haltung, 
Askese – Reduktion auf das Höchste! 

nur durch Vertrauen (Wissen, Erkenntnis, Glaube, Investitionen) kann eine 
Transformation des Menschen, können entsprechende Formen (Plastik, Ikonen, 
Produkte), Handlungen (Liturgie. Dienstleistungen), Institutionen (Kirche, 
Unternehmen), Beziehungen (Dienste, Tausch, Versorgung, Konsum) entstehen, die 
den Menschen wiederum verändern (Erkenntnis, Gewinn, Verlust, neues Vertrauen – 
Frucht –Ernte).      

Kunst – Christus (Kredit – Investition) zieht den Menschen vorwegnehmend in eine 
neue Gestalt – bringt ein zukünftiges Wesen in Erscheinung – erzeugt ein neues Bild 
von seiner Wirklichkeit … durch die Einlösung/Erlösung kommt der Mensch immer 
mehr in seine Schöpfer – christusgemäße Gestalt – Soziale Skulptur.  

Ingnatius von Loyola: geistliche Übungen zur Vorbereitung auf die Begegnung mit 
dem Schöpfer – dem Ursprung und der Bestimmung des Menschen. 
 
Die Exerzitien des Ignatius dauern in ihrer Vollform vier Wochen, die nacheinander 
den Themen der Sünde, des Lebens und der Nachfolge des irdischen Jesu, des 
Leidens und Sterbens Jesu und als letztes seiner Auferstehung gewidmet sind. 
Neben der Teilnahme an der Eucharistie und zwei kürzeren Zeiten der 
Gewissenserforschung erwartet Ignatius von den Teilnehmern an seinen Exerzitien 
täglich vier oder fünf Stunden Betrachtung der Evangelien. Die Exerzitien finden im 
Schweigen statt 
 
Christus/der Hl. Geist ist die göttliche Kraft, die den Menschen befähigt in die 
Gegenwart Gottes … zu seiner Rechten … zu kommen. Er hat stellvertretend für die 
Menschen die vier Stadien durchlebt und durchlitten. 
 
Nachfolge heißt … diesen Weg nachzugehen … und auf diese Weise in die 
Gegenwart Gottes zu treten … nur aus der Inspiration, Intuition, Initiation kann die 
richtige Form Inkarnation/Information der Sozialen Plastik – der Leib Christi in 
Erscheinung treten. 
         
Beim Christusimpuls handelt es sich um die Konfrontation des Menschen mit dem 
Tod – der eigenen Endlichkeit (in der Zeit) und deren Überwindung – das Eingehen 
in eine höhere Bestimmung mit Ewigkeitscharakter.  
 

 24



Es ist die Begegnung und Einswerdung des Geschöpfes mit seinem Schöpfer. Der 
Schauspieler/Künstler – das Geschöpf (Träger der Ichheitsnatur) begegnet auf der 
(Welt-) Bühne/Kunstwerk seinem Regisseur/Drehbuchautor - Schöpfer.  
 
Theatros: Theos - Gott / Artros – der Arzt 
Durch die Begegnung mit Gott Heilung erfahren – ich finde meine Rolle – meine 
Stimme – meine Fähigkeit – meine Form --- in der ich Gott begegne …  
 
Wie in Dantes Göttlicher Komödie begibt sich der Autor als Akteur auf die von ihm 
inszenierte Bühne und überträgt in seinem Tod die Verantwortung für den weiteren 
Verlauf des Stückes an die Akteure /Gestaltung des Leibes Christi/Soziale Skulptur. 
Man könnte sagen, dass bis zur Geburt Jesu, der Mensch in einer Art naiven (noch 
nicht durch ein Ich-Bewußtsein geprägten) Kindheitszustand gelebt hat.  
 
Dieser war gekennzeichnet durch die Erprobung der Diesseitsinstrumente, die 
gelegentlich durch „göttlliche Eingriffe“ (Regie) eine Korrektur erfuhren. 
 
In der Geburt Jesu, in der Gott als Mensch auf die Erde kommt, die Gefangenschaft 
in der Ichhaftigkeit erlebt – Sünde - und besiegt indem er dieses Leben 
hingibt/losläßt und seinen Sinn erfüllt, indem er aus Liebe zu ihnen (frei-willige 
Lösung vom Ich) stirbt.  
 
Er stirbt stellvertretend für diesen „alten Ich-Menschen“ und aufersteht als neuer Ich-
Mensch im Du – im Ganzen – im befreiten Menschheitsleib – Christus – der 
erweiterte Kunstbegriff – ist die Erfassung des Menschen als Kunstwerk in seiner 
Doppelfunktion – als Schöpfer und Geschöpf.  
 
Ich lasse mich in SEINER Schöpfernatur, die mir als Kraft (Schöpfungsakt – SEIN 
Ebenbild) innewohnt durch Christus befreien und empfange den Hl. Geist, den Geist 
des Schöpfers – der ihm den Willen, seine Bestimmung, seine Form offenbart. Er ist 
einbezogen im Innen und Außen – er lebt in der Form und gestaltet sie 
gleichermaßen mit. Das Ich opfert sich für SEIN (Kunst-) Werk – die Liebe. Es 
hinterlässt/eröffnet den Weg für einen neuen (geläuterten) Geist, den heiligen Geist, 
durch dessen Ausgießung sich weitere „autonome“ Eingriffe des Schöpfers erübrigen 
– da ER selbst durch SEINEN Geist in SEINEN Geschöpfen wirkt.  
 
Durch die Wirkung des Geistes im Menschen ist dieser als Geschöpf nun hinein 
genommen in die göttliche Gegenwart – eingeweiht in die Geheimnisse seiner 
Existenz und seiner Bestimmung. Der in uns durch Christus auferstandene Gott hat 
durch seinen Geist in uns eine Metamorphose bewirkt, indem der bereits in uns 
angelegte göttliche Same (Funke) aktiviert wurde und nun aus diesem göttlichen 
Funken heraus „in Sich selbst „ nicht mehr nur Empfänger, sondern Träger des 
Göttlichen geworden ist.  
 
Der alte Geist ist durch den Tod Jesu als Mensch gestorben und in der Auferstehung 
ist der neue Geist in Jesus (hebr.: Gott befreit) zum Christus (dem Gesalbten) 
freigesetzt worden. Mit diesem Heiligen Geist ist Gott (der Schöpfer/Künstler) nach 
Christi Auferstehung in den Menschen (das Geschöpf/Kunstwerk) gefahren und lebt 
nun gleichwie in Christus in uns. Wir sind als Christen der „Leib“, in dem Gott sich 
inkarniert/sich Form gibt. Es gibt keinen anderen Gott, als der, dessen Geist in uns 
lebt und der uns zu „Christen“ werden ließ.   

 25



 
Es kommt an diesem Todespunkt zu einer Wiedergeburt die uns die Möglichkeit zur 
Überwindung des Ich-Bewußtseins (Tod), zu einer Auferstehung in einer neuen Form 
eröffnet durch die Offenbarung des Ich im Lichte des Schöpfers. Das Ich (Jesus) ist 
jedoch in seiner diesseitigen Seinsform (Freiheit I – von) als Ich-Identität 
Voraussetzung für die anschließende Metamorphose von Freiheit I (von) zur Freiheit 
II (Freiheit zu …) sich selbst als Kunstwerk (Teil der Schöpfung – der Schöpfer 
selbst) zu begreifen – sich selbst aus dem Rohzustand (ungeschliffener Diamant) in 
den Stand eines Kunstwerkes – den Christus-Stand erheben zu lassen – in der 
Hingabe an die Bestimmung. Wir erleben die Erwählung.   
 
So wird meine Geschichte, aber auch die ganze Menschheitsgeschichte neu 
geschrieben – auch Kunstgeschichte – auch Nationalökonomie – als neues 
Jerusalem.  
 
Bis dahin wurde in der Kunst nur geübt. Übungen um sich selbst zu einem 
universalen Schöpfer herauszubilden – im Fall der Kunst sind die Folgen harmlos - 
im Falle der Wirtschaft/Politik führt diese Usurpation zur ökologischen Katastrophe 
(Ökologie beinhaltet auch den Menschen).  
 
Das Feld der Einübung dieser Fähigkeit war bisher das Feld der Kunst selbst – das 
Können zu erlernen – aber auch ein Bewusstsein/Verantwortung zu bilden, unter 
welchen Bedingungen/Bewusstsein Gestaltung möglich ist - darüber hinaus – und 
dieser Schritt steht noch aus – geht es nun um die Ergreifung der Erkenntnis des 
Ganzen – d.h. der Durchdringung des schöpferischen Prinzips selbst und in dem wir 
das tun – die Einswerdung – die Aufhebung des Zweckes – die Überwindung der 
Ziele, denen das ganze Können zu dienen scheint – dessen Wesen aber eben kein 
Zweck ist und dessen Ziel eben auch kein Ziel ist, sondern eine Einheit – eine 
Währung – die keine andere Begründung hat, außer in ihrem Schöpfer.  
 
Alter Kunstbegriff: Das Kunstwerk braucht keine Begründung – es ist Grund in sich 
selbst – es hat keinen Zweck und kein Ziel – es ist ein Ausdruck – Ausdruck - eine 
Form, die außerhalb seines Selbst keine Begründung benötigt.  
  
Alter Wirtschaftsbegriff: Der Egoismus jedes Einzelnen führt zum größtmöglichen 
Wohlstand aller.  
 
Wir sind mit der Globalisierung der Wirtschaft – ich verwende nicht den Begriff 
Wirtschaft dafür – da es sich nicht Wirtschaft, sondern  um eine Ideologie handelt – 
Finanzkapitalismus!  
 
Durch die Globalisierung des Egoismus und der Gier, die unsere Lebensgrundlage 
zerstört und große Teile der Welt ins Verderben stürzt, sind wir auf unsere 
Verantwortung für die Frage des Schicksals dieser Welt gestoßen – so wie sich die 
so genannte Wirtschaft in der weltweiten Arbeitsteilung nicht mehr national steuern 
lässt, so kann auch die Kunst sich nicht weiterentwickeln, wenn sie sich nur noch für 
die Bilder auf der eigenen Leinwand oder ihren Marktwert verantwortlich fühlt. 
 
Der alte Kunstbegriff (Individualität) ist buchstäblich aus dem Bild kippt. 
Viele Künstler wissen aus gutem Grund nicht mehr, was sie malen sollen (auch wenn 
sie sich der Ursache nicht bewusst sind) sie sind aus dem Rahmen gesprungen – die 

 26



Einzel-Bilder verweigern sich, weil das Bild für das Ganze fehlt – weil sie vorwiegend 
zur puren Ware und Dekoration verkommen sind.  
 
Viele Unternehmer wissen nicht mehr, was sie noch produzieren sollen, um die 
steigenden Gewinnerwartungen ihrer Aktionäre zu erfüllen!   
 
Das Bild für das Ganze kann eben nicht mehr allein (im Ich) gefunden werden und es 
fällt auch nicht mehr vom Himmel – muss es auch nicht - es ist bereits auf die Erde 
gekommen – aber eben sehr unscheinbar – es hat in uns Einzug gehalten - es steckt 
bereits als Potenz in uns – es wird aber nicht be- bzw. er-griffen. Es ist unfrei – es 
weigert sich vom Ich I loszulassen und sich dem Ich II zuzuwenden – das Ich I hat 
Angst sich im Ich II zu verlieren – aber nur da kann es seine Bestimmung finden. 
Hierbei kommt es zu einer fatalen Verwechselung, auf die nur „Christen“ aufmerksam 
machen können. Das Ich I verwechselt das Ich II mit dem „Du“ – es unterliegt der 
Illusion im Du, der Gesellschaft, der Klasse, der Beziehung, des Humanismus, der 
Prominenz, dem Geld, der Wirtschaft, der Kunst seine Bestimmung finden zu 
können.  
 
Diabolos – der Verwirrer - und es weiss intuitiv, dass das „Du“ auch kein 
besseres/wesensgemäßes Bild liefern kann, solange es im Ich I steckt 
(Kommunismus- Egoismus der Partei).  
 
Weder das Ich I noch das Du können sich am eigenen Kragen aus der Affäre ziehen 
und sie wissen das und misstrauen sich deshalb aus gutem Grund.  
 
Nur durch die Erneuerung – den Todespunkt des Ich I und die Auferstehung aus der 
Horizontale in die Vertikale kommen wir in die Form des Kreuzes (Kreuz-
Todespunkt). Der aufrechte Gang – zwischen Himmel und Erde – mit dem Kopf 
oben. 
 

                      
        
 
Da hängen wir nun zwischen Leben und Tod. Ecce Homo. Und nun wird uns das 
Leid klar, das schicksalhafte Geschehen um den Mensch gewordenen Gott Jesus. 
Diese Schwelle konnte nur von Gott überschritten werden, indem er als Geschöpf 
lebendig, stellvertretend in den Tod gegangen und SEINEN Überwinder-Geist in den 
Herzen der Menschen verankerte – als Christus auferstand – nun aber nicht mehr an 
sein Ich I gebunden, sondern in uns allen – dem Leib – der Braut – Braut und 
Bräutigam als Einheit eingewoben weiterlebt.  
 
Und zu welchem Ziel – Braut und Bräutigam – was ist ihre lebensbestimmende 
Beziehung – Liebe/Hingabe. 
 

 27



Beuys: Was bleibt übrig, wenn alle anderen Anreize fehlen?  
 
Die Liebe zur Sache! Wer ist die Sache – Ich? 
 
Kriterium für Gegenwartskunst Dr. Engler: einzigartiger Ausdruck für die 
Menschheitsfrage in einer bestimmten historischen Situation …  
 
Was ist Kunst wert? Verbindet sich mit der Frage: Was bin ich wert? 
 
Chart 51: Wirtschaft und Kunst – eine Berührung- altes Bild Wert? Markt!     
      
Wozu Kunst?  
Ausbildung aller Wahrnehmungs- (Empfangen)-, Ausdrucks- (Verkündigung) und 
Orientierungsfähigkeiten (Prophetie) – Kapitalbegriff.   
 
Kunst – Soziale Skulptur – Bild für das Ganze – Perspektive des Kunstwerkes 
Mensch – eingelöst (erlöst) insofern er im Ganzen geliebt und wertgeschätzt ist.    
 
Wozu Wirtschaft?  
Ausbildung der Fähigkeiten zu Fertigkeiten und Austausch der Ergebnisse (Produkte, 
Dienstleistungen, Forschung, Erkenntnisse). Wirtschaft als Feld der Umsetzung 
dieser Fähigkeiten im Sinne der Gestaltung des Austauschs der Produkte und 
Fähigkeiten (Dienstleistungen). Demokratie: Gestaltung der Rechtsbeziehungen.  
Hier werden im Sozialen die Arbeitsbedingungen bestimmt und die Welt gestaltet.  
Diese Aufgabe wurde bisher sowohl von der Kunst als auch von der Wirtschaft nicht 
als Menschheitsfrage wahrgenommen, sondern nur als Völker-/Gruppen-/Firmen- 
Egoismus. Das war also weder Kunst noch Wirtschaft! Die Frage oder das Motiv tätig 
zu werden reduziert sich auf die Interessen des Ich I: wie landet das Geld in meiner 
Tasche – denn Ich (I) mache doch das Beste mit dem Geld. 
 
Wie weit sind wir damit gekommen? Fühlen wir uns geliebt und wertgeschätzt? 
Lieben und wertschätzen wir die Anderen. Freue ich mich, dass das Geld wenigstens 
schon mal bei ihnen angekommen ist? Wer von Ihnen denkt und empfindet nicht so?    
 
Wer ehrlich ist merkt, das geht nicht mit dem Ich, das geht nicht aus dem Fleisch 
heraus – selbst wenn wir es gerne so hätten und sich unser Gut-Mensch auch mit 
viel Mühe ein besseres Bildnis von sich und seinem Ich schafft. Es bleibt, was es ist, 
in sich gefangen … Paulus … das Gute, das ich will, kann ich nicht tun. 
 
Und wir stehen als Christen staunend davor. Die Philosophen haben die Welt 
unterschiedlich interpretiert – es gilt sie zu verändern (Odo Marquardt: andernfalls 
„zu verschonen“ – denn Religion ist in diesem Sinne wirklich Opium für das Volk!!!). 
 
Chart 52: Christus (und) der erweiterte Kunstbegriff  
 
Wir wissen als Christen, dass es nicht unsere Bestimmung ist uns selbst zu 
verwirklichen, sondern Gott zu verherrlichen … aber das können wir nicht, ohne das 
SEIN Wesen in uns lebendig ist – denn ER verherrlicht sich selbst – wobei SEIN 
SELBST eben nicht ein Ich I ist, sondern SEIN Wesen ist die liebende Hingabe an 
uns – das ist keine Eigenschaft, sondern ein Wesen – und dieses Wesen ist Liebe 

 28



und die Frucht – das Werk – ist ebenfalls Liebe – der Vorgang, der dieses Wesen zu 
einer Form zum Ausdruck bringt ist Kunst – das Erleben meiner Bestimmung!!! 
 
In diesem Sinne ist der erweiterte Kunstbegriff ohne Christus gar nicht zu 
erleben und Beuys spricht auch selbst immer wieder davon – jeder 
Mensch ist ein Künstler, insofern er aus der Liebe zur Sache heraus 
arbeitet. Diese Aussage muss auf dem Hintergrund des Gesagten 
umformuliert werden –  
 
Jeder Künstler ist ein Mensch indem er in der ausschließlichen Hingabe 
an Christus lebt.  
 
Die Plastische Theorie beschreibt die Bildung, Formung der Skulptur auf der Basis 
des Wärmeprinzips (Liebe), das die Form gestaltbar macht … die Liebe macht 
den Menschen formbar – nach dem Ebenbild des Schöpfers – der Quelle des/aller 
Formprinzipien – die aber eben kein ästhetisches Ziel in der Materie haben – dem 
Schönen –Guten – Intelligenten, sondern auf die Freude des Wesens am 
SEIN/WERDEN in SEINER Form hinweisen in der Beziehung zu Christus, dessen 
Ursprung und Bestimmung wir sind. 
    
Meine Bestimmung löst sich nicht im Bezug zu mir selbst ein (Transaktion – ich eigne 
mir ein besseres Ich an), sondern nur durch Transformation - Tod der alten Form - 
nicht Ich, sondern ER in mir.  „Fleisch“ trifft auf  „Geist“  – durch den Tod (des Egos) 
Jesu befreit – den Christus (das ICH bin, der ICH bin) empfangen. In dem durch 
diesen Christus-Impuls befreiten  (heiligen) „Geist“ metamorphisiert das Geschöpf 
Mensch in das Bild seines Schöpfers  – es wird seiner schöpferischen geistigen 
Herkunft – der Ebenbildlichkeit seines Schöpfers gewahr.  
 
Chart 53: 2. Kor. 3: 
„Fangen wir wieder an, uns selbst zu empfehlen? Oder bedürfen wir etwa, wie 
gewisse Leute, der Empfehlungsbriefe an euch oder von euch? 2Unser Brief seid ihr 
selbst, in unser Herz geschrieben, erkannt und gelesen von jedermann. 3Es ist 
offenbar, daß ihr ein Brief Christi seid, durch unsern Dienst geworden, geschrieben 
nicht mit Tinte, sondern mit dem Geiste des lebendigen Gottes, nicht auf steinerne 
Tafeln, sondern auf fleischerne Tafeln des Herzens“.  
 
Das Geschöpf tritt heraus aus der  Bedingtheit und lebt fortan (nicht nur in seinem 
Körper-  Leib) nicht in Ausübung, sondern in Wahrnehmung und Teilhabe des 
göttlichen Auftrags – un-bedingt als „ICH bin der ICH bin“.  
 
Es ist bereit in freiem Willen (Glaube- Einsicht in die Notwendigkeit) die göttliche 
Bestimmung empfangen. Es geht nicht um die Überwindung des Kapitalismus oder 
um die Überwindung des Egoismus (Tod Jesu), sondern um den Tod des alten 
Menschen und die Auferstehung des Ich im Christus.  
 
Das Ich wird durch den Empfang des Heiligen Geistes Träger des Göttlichen.  
 
Der Geist ist das Organ – der Schöpfung - und die Begriffe sind sein Ausdruck 
(Form), die dem Denken in den Bildern und Gegenständen die Form geben. Das 

 29



Wort wird Fleisch. In jedem einzelnen Ich muss diese Erkenntnis als eine in der 
Freiheit vollzogene Übergabe des Ichs an seine Bestimmung er- be-griffen werden.  
 
Wenn ich durch die in Christus angelegte und im Glauben ergriffene Wiedergeburt 
des Ich, in einem Liebesakt (indem ich aus Liebe zum Christuswesen, das 
Voraussetzung für meine Freiheit ist), durch die Öffnung meines Bewußtseins für das 
Christuswesen wiedergeboren werde (Akt der Heiligung).  
 
Hierdurch entsteht auch eine neue Qualität von Gemeinschaft. Durch die 
Veränderung des Ichs entsteht eine neue Wahrnehmung des Du. Es liegt nicht mehr 
außerhalb und befindet sich auch nicht in Opposition zum Ich. Das Du fällt durch 
Christus in mich hinein. Es ist nicht mehr außerhalb – und muss auch aus diesem 
Grunde nicht durch das Ich kontrolliert werden, sondern es ist als Same meines Ichs 
erwacht und wirkt/lebt nun als Teil Seines Wesens in mir.  
 
In dem Maße, indem diese Frucht aufgeht, erlebe ich mich als Geliebte/r des durch 
Christus geläuterten Ichs in der Vereinigung mit dem Du und willige ein in den 
Prozess der Heiligung  ergreife die Gestaltung dieser Beziehung mit Hilfe des 
Heiligen Geistes. Durch die Veränderung meines Wesens in dem Heiligen Geist 
werde ich Eins mit dem Wesen meines Schöpfers. Auf diese Weise wird der 
Schöpfer in mir und durch uns – den Christen – offenbar.  
 
ER verherrlicht sich in der (Seiner) Liebe zu uns, die wir untereinander 
teilen/schenken (aus der Offenbarung – Form-/Bewußtwerdung Seines Wesens in 
uns). Seine Form- und Bildekräfte ergreifen mich immer mehr und führen mich in 
SEINE Bestimmung … verklären mich in Sein Bild  … von Herrlichkeit zu Herrlichkeit!  
 
In dem Erlebnis des Wesens des mensch-/leib- gewordenen Schöpfers (Christus) 
erfährt der Mensch die Gegenwart und Gemeinschaft Gottes und empfängt – indem 
er sich mit seinem ICH in den Tod Jesu hineingibt den Christus Impuls – die 
Entzündung seines göttlichen Wesens durch den heiligen Geist (Einheit des 
Menschen mit seinem Schöpfer in den Ideen bzw. der Idee), der ihn in die Einheit mit 
seinem Schöpfer beruft. 
 
Das Geschöpf trifft auf das Wesen seines Schöpfers – es wird Träger des Logos - 
…das Wesen Mensch stirbt seiner vergänglichen/geschöpflichen Natur und 
aufersteht in dem Wesen seines Schöpfers – erfährt seinen Ursprung und seine 
Bestimmung…Wiedergeburt - Eintritt in ein Lebewesen (Beuys)… 
 
Es erlebt, dass es durch Christus fähig ist zur Liebe – zur Aufgabe seines Ichs – zur 
Hingabe an den Anderen und erlebt darin den Freiheitsbegriff im Einklang mit seinem 
Schöpfer …Wiedergeburt … Auferstehung „siehe, ich mache Alles neu“.  
 
Dieser Liebes- und Freiheitsakt wird nun nicht mehr durch Gnade bewirkt, sondern 
die Gnade ist das Erlebnis, dem wir nur in der Hingabe/Verschmelzung (Mimesis) in 
Christus teilhaftig werden können. Es ist dies die Beschreibung eines spirituellen 
(geistlichen) Ereignisses – einer Transformation.  
 
 
 

 30



Als Begleiterscheinung dieses Vorgangs erleben wir uns als 
wertgeschätzt und geliebt. Wir erleben die Offenbarung des Wortes 
Gottes (ich habe Euch schon vor Eurer Geburt gekannt…jedes Haar auf 
deinem Kopf ist gezählt).  
 
Chart 54 – 57 Philip Yancey 
 
 Es ist ein Akt der Befreiung, die Gott an seinen Geschöpfen vollzieht. Auf „Golgatha“ 
– auf der Schädelstätte also im Geistigen, erfahren wir durch den Geist, den Logos – 
Gott – im Zusammenwirken mit dem glaubend empfangenden Menschen Christus.  
 
Der „die Tiefen der Gottheit“ erforschende Geist hebt den dies vollziehenden 
Gläubigen (von der Sehnsucht nach dem Geist erfüllten Menschen) ins Licht einer 
Erkenntnis, die zu seiner Lebenswende führt. „Der Herr ist der Geist, und wo der 
Geist des Herrn waltet, da ist Freiheit“ („2.Kor.3, 17).  
 
In der Antike stellte man den Begriff der Freiheit in den Zusammenhang der Frage 
nach einem Ort oder Bedingungen, die einzurichten wären. Wir bewegen uns immer 
noch in diesem „Innenraum“ dieses Denkens.  
Die Frage ist nicht „was ist  Freiheit“, sondern vielmehr „wo ist Freiheit möglich“. 
Nach der griechischen Auffassung musste dafür ein von der Unfreiheit der 
barbarischen Welt abgehobener Lebensraum – die Lebensgemeinschaft der Polis – 
geschaffen werden.  
 
Nietzsche beschreibt den Freiheitsbegriff als einen Prozess der Freigabe und 
Freisetzung für das mit der Gotteskindschaft gegebene Optimum der menschlichen 
Selbstverwirklichung – Gott ist tot – will sagen: der Mensch hat einen Zustand 
erreicht in dem er durch die Hilfe Gottes das Bewusstsein seiner eigenen Aufgabe 
als Krone der Schöpfung erlangt hat und nun durch die Erkenntnis des Logos selbst 
die weitere Menschheitsentwicklung bestimmen und verantworten kann. 
 
Die Geburtsstunde der christlichen Subjektivität, die sich vorreformatorisch immer im 
Offenbarungsschatten der Kirche bewegte, bewirkt eine aktive Übernahme von 
Verantwortung für die Lebensumstände und die Gestaltung der Welt. Dies führt die 
westliche, christlich geprägte Gesellschaft in den Individualismus, der enorme Kräfte  
freisetzt – eine Dynamik des Wortes – Machet Euch die Erde untertan.   
 
Paulus beschäftigt sich mit der Frage des durch die Freiheit gewonnenen Werdeziels  
 
Im Damaskuserlebnis wurde in Paulus jener „Innenraum“ aufgebrochen indem sich 
die Einwohnung des ihm ins Herz gesprochenen Gottessohnes vollzog. Der Ort 
seines Offenbarungsempfangs ist nun „in mir“. Dem inneren Menschen nach 
empfand er Freude am Gesetz, in seinen Gliedern fühlte er jedoch einen diesem 
Vorgang widerstreitenden Geist. Im Erleiden dieses Zwiespaltes zwischen Innen und 
Außen erklingt der Schrei nach Befreiung.  
 
Die Entdeckung des „inneren Menschen“ als Gefäß oder Vakuum, das solange 
unerfüllt bleibt, bis es seine Bestimmung in Christus findet bzw. sich in einem 
Willensakt öffnet für die Erlösungstat Jesu. 
 

 31



Der Begriff „in Christus“ umschließt die Sphäre christlichen Denkens, Handelns und 
Seins. Aus ihr empfängt der Christ seine Sprach- und Tatkraft. Andererseits ist 
gleichgewichtig die zentrierende Formel des „Christus in mir“ mit dem Paulus dem 
Einwohnungsmotiv Bahn bricht.  
 
Der Inhalt seiner Damaskusvision wurde ihm jedoch nicht gegenständlich zuteil, 
sondern dialogisch zugesprochen…die Freiheit des Ich allein bewirkt nicht Erlösung, 
sondern der Empfang des in Liebe sich hinwendenden Gegenübers. Es ist der 
mystische Leib als Großform der Einwohnung in dessen von Christus gebildetes 
Haupt wir hineinwachsen. Zwischen Haupt und Gliedern herrscht ein 
Wechselverhältnis von wachsender Übereignung und Aneignung: der 
Selbstübereignung des Hauptes im Maße der darauf eingehenden Glieder; und 
deren Selbstaneignung im Maße ihres Hineingenommenseins in die Geistes- und 
Lebensfülle des Hauptes. 
 
Der von Paulus eröffneten Innensicht ist das damals noch herrschende bildhaft-
gegenständliche Glaubensbewusstsein nicht mehr angemessen. Um der Innensicht 
des mystischen Leibes zu entsprechen, bedarf es einer Umkehrung des Denkens. 
Diese Inversion dringt in das in den Begriffen umschriebene und das in den Bildern 
Dargestellte ein und erschließt sich im Akt des Mitvollzuges.  
Man ist in die von Christus gebildete Sphäre mit hinein genommen. Es beschreibt 
eine Dynamik des Ergreifens und Ergriffenseins, von Geben und Empfangen. Damit 
ist eine neuer Rahmenbegriff für dieses inversive Glaubensbewusstsein 
angesprochen: die Gotteskindschaft. 
 
Die Sendung des Gottessohnes markiert eine Wende im Bewusstsein der Menschen. 
Nach diesem Ereignis macht sich der Angerufene die im Geist gewirkte Anrufung 
„Vater“ (den menschlichen Gottesgedanken) in der Form zu eigen, dass er sich 
selbst in den Erkennenden denkt und erkennt. 
 
Chart 58: Christus (und) der erweiterte Kunstbegriff  
Johannes Reimer: 
"Nicht christliche Menschen gestalten mit ihren Ideen die Welt,  
sondern Christus gestaltet die Menschen zur Gleichgestalt mit ihm...  
Gleich gestaltet mit dem Menschgewordenen - das heißt wirklicher Mensch sein 
 
Chart 59: Logo - Ende 
 
Frank Wilhelmi, Februar 2010 

 32


