
© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 1 

Vortrag: RAD-Tagung 2013 
 

fremde Heimat – heimatliche Fremde 
 
Liebe Freunde, 
 
mich ereilte die Anfrage, für Mathias Jeschke einzuspringen, der wegen der 
Erkrankung seiner Frau nicht kommen kann, was ich zutiefst bedauere, denn ich 
war sehr interessiert, was er uns zum Thema zu sagen gehabt hätte. Und nun 
stehe ich hier in meinem härenen Hemd, die wortreiche Geißel in der Hand und 
büße in der Lücke. 

Und was will ich nun hier? Das habe ich an anderer Stelle mal so 
formuliert: 
 

Liebes Publikum 

 
Ich will dich nicht belehren, 
nicht dich bekehren, 
nur ein paar Worte herzschlägig aufreihen, 
nur ein bisschen mit dir bummeln 
durch den Gedankenwust. 
Gib mir Platz an deinen feuchten Fenstern, 
dass mein Finger ein paar Bilder malt. 
Mag durch sie die Welt schimmern, 
was soll es uns kümmern? 

 
Als wir als Redaktionsteam des RAD-Journals bei einer Telefonkonferenz 

über das Thema „Heimat“ nachdachten, drifteten wir immer wieder vom 
Kernbegriff ab in andere Richtungen. Das lag zum einen daran, dass wir der 
Tagung keine Inhalte wegnehmen wollten, zum anderen wollten uns 
folkloristische Aspekte partout nicht einfallen. Wir landeten beim Heimgehen, 
Totentänzen und anderem. 

Bei meinem eigenen Artikel (Der heimatlose Gott
1
) ging es mir nicht 

besser, ich landete immer bei den Gegenbegriffen der Heimatlosigkeit und der 
Fremde. Und hier und heute wird es leider auch nicht viel besser werden, meine 
Gedanken kreisten um die fremde Heimat oder die heimatliche Fremde und 
immer wieder um den Gott, der keinen Ort hat, der unterwegs ist. 

In der Heimat ist man sesshaft, dort lässt man sich nieder oder geht vor 
Anker. In der Heimat kommt man zur Ruhe, baut ein Haus, pflanzt einen Baum 
und stellt einen Gartenzwerg in den Vorgarten. In der Heimat ist man 
verwurzelt, und erst dann kann man Bindungen eingehen. All das hat mit 
Sicherheit und Beständigkeit zu tun und macht das Ganze dadurch zu einem 
ziemlich deutschen Thema, insbesondere wenn man an Volkstümelei oder 
                                                 
1 Das RAD-Journal Nr. 1/2013, S. 4f 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 2 

dergleichen denkt. Glücklich stimmt mich dann allerdings, dass man nicht an 
morbus teutonicus, sondern an morbus helveticus (Heimweh) erkranken kann.  
 

Heimat existiert nicht als Abstraktum oder als objektiver Begriff. Heimat 
gibt es nur in der Bindung an das Subjekt. Meine Heimat ist nicht deine Heimat. 
  
Der Pädagoge Gerhard Handschuh2 weist dem Begriff Heimat vier Dimensionen 
zu: 

1. eine räumliche Dimension: für mich ist das Lüdenscheid. 
2. eine Zeit-Dimension: Heimat ist für mich meine Kindheit. Wenn ich heute 

nach Lüdenscheid komme, ist diese Stadt nur noch zu einem geringen Teil 
meine Heimat. Meine Heimat ist meine Vergangenheit, meine Kindheit 
dort. 

3. eine soziale Dimension: Ich denke an meine Eltern, Geschwister, 
Großeltern, Tanten, Onkel, Vettern und Kusinen und die Baptisten-
gemeinde, in der ich aufwuchs. Wenn ich in großen Abständen diese 
Gemeinde besuche, stoße ich immer wieder auf das Phänomen, dass die 
Heimat der Vergangenheit in materieller Form noch in die Gegenwart 
reicht. Das Kirchengebäude oder die Kapelle, wie man sie früher nannte. 
In der Gemeinde kann ich ein Stück meiner Heimat physisch berühren, 
die Bänke, die Türen, die Wände, das Taufbecken. All die Erinnerungen 
sind dort greifbar. Da ist immer noch der Platz, auf dem einer meiner 
Onkel jeden Sonntag saß, aber heute sitzt dort ein Fremder. Und dann 
realisiere ich, dass eigentlich ich der Fremde bin, dass da nur noch wenige 
von früher sind, die ich kenne. 

4. eine kulturelle Dimension: Die ist natürlich durch die deutsche Sprache 
gegeben, aber man kann das noch weiter runterbrechen. Ich bin ein 
Westfale, und die sind anders als Schwaben oder Friesen. Der asiatische 
Tourist wird dies vielleicht nicht wahrnehmen, aber in unserer 
Binnensicht sind diese Unterschiede unübersehbar. 

 
Der Begriff Heimat ist für den christlichen Glauben und die Bibel kein 

zentraler. In der Konkordanz zur Lutherbibel kommt Heimat nur ein einziges 
Mal vor. Ohne Doppelungen und Parallelüberlieferungen kommen die Begriffe 
fremd, Fremder, Fremdling hingegen 127mal vor. 

Immer wieder wird darauf hingewiesen, dass Israel in Ägypten fremd war, 
auf der Grundlage dieser Erfahrung soll z. B. der Fremde in Israel gut behandelt 
werden.  

Und wie sieht es mit Gott selbst aus? 
 
 

                                                 
2 Gerhard Handschuh: Brauchtum – Zwischen Veränderung und Tradition. In: Bundeszentrale für politische 
Bildung (Hrsg.): Heimat. Bonn. 1990, S. 635. 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 3 

Der fremde Gott 
 

In unserer christlichen Tradition reden wir davon, dass unser Gott kein 
Gott ist, der fern ist, sondern ein Gott, der nah ist, der uns nahe kommt, der 
Mensch geworden ist. Aber er ist auch der Gott, der sich uns entzieht, dem wir 
wie Mose nur hinterherschauen können, den wir wie Maria Magdalena nicht 
festhalten können, der Wege geht, die uns fremd sind, wie einst dem Petrus, der 
bei der Himmelfahrt gänzlich verschwindet und durch seinen Geist doch bei uns 
ist. 

Wir stehen immer in der Gefahr, Gott zu verorten, festzulegen. Die Nähe 
Gottes verführt uns zu glauben, wir hätten Gott, wir hätten ihn gar verstanden 
und könnten ihn auf unseren Standpunkten fest halten. 

Wenn wir die Nähe Gottes zu sehr betonen wird es einseitig und falsch, 
denn er ist nicht allein Nähe. Gott ist der Fernnahe. Er ist das beredte 
Schweigen. Er ist der Fremde, der mir näher steht, als ich mir selbst.  

Ich möchte die Fremdheit Gottes an einem Beispiel verdeutlichen. In der 
Genesis finden wir die Geschichten über Jakob, einen Charakter, den ich weder 
zum Freund noch zum Feind haben möchte. Er ist ein Trickser, ein Mann der 
Um- und Abwege, der keinen Betrug scheut, um an sein Ziel zu kommen. Er hat 
seine Heimat verlassen und ist in der Fremde zu Frauen, Kindern und Vermögen 
gekommen. In Kapitel 32 erleben wir Jakob auf der Heimreise. Er weiß, dass 
ihm die Begegnung mit seinem Bruder, den er um alles betrogen hatte, 
bevorsteht, und er hat Angst. Ich lese ab Vers 23 die Übertragung von Martin 
Buber: 
 
Genesis 32,23-33:  
In jener Nacht machte er sich auf, 
er nahm seine zwei Weiber, seine zwei Mägde und seine elf Kinder 
und fuhr über die Furt des Jabbok, 
er nahm sie, führte sie über den Fluss und fuhr über was sein war. 
Jaakob blieb allein zurück. – 
 
Ein Mann rang mit ihm, bis das Morgengrauen aufzog. 
Als er sah, dass er ihn nicht übermochte, 
rührte er an seine Hüftpfanne, 
und Jaakobs Hüftpfanne verrenkte sich, wie er mit ihm rang. 
Dann sprach er: 
Entlasse mich, 
denn das Morgengrauen ist aufgezogen. 
Er aber sprach: 
Ich entlasse dich nicht, 
du habest mich denn gesegnet. 
Da sprach er zu ihm: 
Was ist dein Name? 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 4 

Und er sprach: 
Jaakob. 
Da sprach er: 
Nicht Jaakob werde fürder dein Name gesprochen, 
sondern Jisrael, Fechter Gottes, 
denn du fichtst mit Gottheit und mit Menschheit 
und übermagst. 
Da fragte Jaakob, er sprach: 
Vermelde doch deinen Namen! 
Er aber sprach: 
Warum denn fragst du nach meinem Namen! 
Und er segnete ihn dort. 
Jaakob rief den Namen des Ortes: Pniel, Gottesantlitz, denn: 
Ich habe Gott gesehn, 
Antlitz zu Antlitz, 
und meine Seele ist errettet. 
Die Sonne strahlte ihm auf, als er an Pniel vorüber war, 
er aber hinkte an seiner Hüfte. – 
 
Darum essen die Söhne Jisraels bis auf diesen Tag die Spannader nicht, die auf 
der Hüftpfanne liegt, 
denn an Jaakobs Hüftpfanne an der Spannader hat er gerührt.3 
 

Eine dramatische Geschichte, ein Kampf, der die ganze Nacht währt. Gott 
kommt Jakob nahe, auf unerträgliche, beängstigende, physische Art und Weise 
nahe. Und gleichzeitig ist er der Fremde, der anfangs nur als Mann bezeichnet 
wird, von dem nicht erwähnt wird, woher er kommt, noch was er will. Gott tritt 
als existentielle Bedrohung auf, und ein Kampf auf Leben und Tod entbrennt. 
Am Ende des Kampfes steht ein unfairer Griff, ein Regelverstoß, der zu einer 
Entscheidung führt. 

Und genau hier wird unser Text spannend, denn er ist, als hätte man auf 
mehreren Schichten von Transparentpapier geschrieben, die sich überlagern. 
Lesen wir eine Überlieferung oder mehrere? Was geschieht hier wirklich? Wer 
redet eigentlich in diesem Dialog?  

Ein Mann rang mit ihm, bis das Morgengrauen aufzog. Als er sah, dass er 

ihn nicht übermochte, rührte er an seine Hüftpfanne,...    Wer ist er? Wer sieht 
hier etwas? Wer kann wen nicht besiegen? ... und Jaakobs Hüftpfanne verrenkte 

sich, wie er mit ihm rang. Aha, hier wird es eindeutig, wir lesen sozusagen die 
oberste Transparentpapierschicht, Jakobs Hüfte wird verrenkt. Dann sprach er: 

Entlasse mich, denn das Morgengrauen ist aufgezogen.  Wer sagt das? Es muss 
doch der Unterlegene sein, dem die Hüfte verrenkt wurde, also Jakob. Er aber 

sprach: Ich entlasse dich nicht, du habest mich denn gesegnet. Das müsste also 

                                                 
3 Die fünf Bücher der Weisung – verdeutscht von Martin Buber, S. 94f, Heidelberg 1981 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 5 

die Antwort Gottes sein, aber das ist völlig unlogisch, denn warum sollte sich 
Gott von Jakob segnen lassen? Es spricht also Jakob, dann muss das davor Gott 
gewesen sein. Aber das wurde doch vom Unterlegenen des Kampfes gesagt. Ihr 
seht, wie rätselhaft der Text ist. Da sprach er zu ihm: Was ist dein Name? Und 

er sprach: Jaakob. Da sprach er: Nicht Jaakob werde fürder dein Name 

gesprochen, sondern Jisrael, Fechter Gottes, denn du fichtst mit Gottheit und 

mit Menschheit und übermagst. Gott verleiht Jakob einen neuen Namen: Israel. 
Er bekommt diesen Namen mit der Begründung, weil er mit Gott und den 
Menschen gekämpft habe und gewonnen habe. Also ist Jakob der Sieger des 
nächtlichen Ringkampfes. Dass jemand einen neuen Namen bekommt ist ein 
archaisches Motiv, das in vielen Kulturen vorkommt. Wer um den Namen eines 
anderen weiß, hat Macht über ihn.  

Im Märchen Rumpelstilzchen kommt dieses Motiv auch vor. 
Rumpelstilzchen hat so lange Macht, bis die Königin seinen Namen weiß und 
ausgesprochen hat.  

Indem Gott Jakob einen neuen Namen gibt, macht er einen neuen 
Menschen aus ihm, der ganz zu Gott gehört. Diese Vorstellung klingt auch beim 
Propheten Jesaja an: „Fürchte dich nicht, denn ich habe dich erlöst; ich habe 
dich bei deinem Namen gerufen; du bist mein!“ (Jes 43,1) Ein letztes mal bäumt 
sich der alte Jakob, der Trickser auf: Da fragte Jaakob, er sprach: Vermelde 

doch deinen Namen! Er aber sprach: Warum denn fragst du nach meinem 

Namen! Und er segnete ihn dort. Gott geht über dieses Ansinnen, seinen eigenen 
Namen preiszugeben, wortlos hinweg und segnet Jakob. Jakob/Israel geht 
körperlich versehrt, hinkend in den neuen Tag und das neue Leben. 

In unseren transparenten Papierschichten können wir zwei verschiedene 
Geschichten der Fremdheit Gottes entdecken.  

Die Geschichte an der Oberfläche erzählt von einem unheimlichen Kampf 
auf Leben und Tod zwischen Mensch und Gott, in der Jakobs Hüfte verrenkt 
wird und Gott siegt. Aus Jakob wird Israel, ein neuer Mensch, der in seine 
Heimat zu seinem Bruder zurückkehren kann. Die Macht Gottes hat Jakob 
verändert. 

Die Geschichte im Untergrund verläuft anders. Auch hier steht am Anfang 
ein unheimlicher Kampf auf Leben und Tod zwischen Mensch und Gott. Aber 
hier geschieht das Unfassliche, Jakob verrenkt Gott die Hüfte und gewinnt den 
Kampf, wie ja Gott später selbst bestätigt. Aber was verändert dann diesen 
Mann, dass aus Jakob Israel wird? Gott lässt sich von dem Betrüger im Kampf 
betrügen, und Jakob erkennt, mit wem er gekämpft hat, wer sich für ihn 
verletzlich gemacht hat. Er bittet den Unterlegenen um seinen Segen. Gott gibt 
ihm einen neuen Namen. Vor Jakob liegt ein neues Leben, er ist ein neuer 
Mensch. Die Verletzlichkeit Gottes, dass Gott das Gesetz der Stärke verneint, 
das hat ihn verändert.  

Wir kennen eine andere Geschichte, in der sich Gott schwach und 
verletzlich gemacht hat, nicht um einen, sondern um viele neue Mensch zu 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 6 

gewinnen. In seiner Nähe ist er uns fremd und sprengt alle unsere Kategorien 
des Denkens und des Glaubens. 

Diese Fremdheit finden wir z. B. auch sehr oft im Markusevangelium, das 
sogenannte Messiasgeheimnis. Die Jünger, die den engsten Kontakt zu Jesus 
haben, verstehen ihn oft nicht, verstehen nicht, was er sagt, und verstehen nicht, 
was er tut.  

Das betrifft nicht nur den vorösterlichen Jesus, sondern auch den 
nachösterlichen Christus. Auch der Auferstandene umhüllt sich mit Fremdheit, 
wie man an den Emmaus-Jüngern oder an Maria Magdalena sehen kann. 

Wir können davon ausgehen, dass wir auch nicht mehr Durchblick haben als 
Jesu Jünger. Unsere Gotteserkenntnis ist nur Stückwerk, und er selbst ist und 
bleibt für uns unverfügbar. Er ist der ganz Andere, wie Karl Barth sagt. 
 
Die Bibel – eine Heimat? 

 
(Bild: predigendes Buchholz [Martin Schwarz]) Die Bibel ist ein 

literarisches und intellektuelles Hochgebirge, das man nicht mit spirituellen 
Badeschlappen besteigen kann. Die Schrift fällt uns nicht in den Schoß, wir 
müssen sie uns erarbeiten.  

Ich habe das Glück gehabt, von Kindesbeinen an mit diesem Buch groß zu 
werden. Es ist für mich so etwas wie Heimat. Mein Vater las uns regelmäßig 
daraus vor und zwar nicht die für Kinder bereinigte Fassung, er mutete uns auch 
Texte zu wie das Buch Richter oder die Makkabäerbücher in den Apokryphen. 
Als Kind einer Baptistenfamilie habe ich die klassische Laufbahn von 
Sonntagschule, Jungschar, Jugend und Hauskreis durchlaufen, und überall kam 
die Bibel vor.  

Nicht genug damit fasste ich den Entschluss, neben Kunst auch noch 
Theologie zu studieren, so dass mich die Bibel noch intensiver begleitete. Ich 
kann mich erinnern, dass ich eine gewisse Übersättigung empfand, aber 
schlimmer noch ich litt an einer Illusion, denn ich glaubte, die Bibel in und 
auswendig, rauf und runter, vorwärts und rückwärts zu kennen. Ich erwartete 
nichts Neues mehr in ihr. Dass ich an einer Illusion litt, wurde mir schlagartig 
klar, als ich an die Übertragung des Alten Testaments von Martin Buber geriet. 
All das, was ich zu kennen glaubte war mir auf einmal fremd. Buber ging mit 
Raspel, Hammer und Meißel an meine geglättete Bibelkenntnis. Ich begann das 
AT wie einen Roman zu lesen, nicht in kleinen Portionen, sondern in langen 
Abschnitten, ich entdeckte den innerbiblischen Dialog der Texte und blieb an 
sperrigen Formulierungen hängen, die mein Vorverständnis umwarfen oder 
erschütterten. Neben allen theologischen Finessen, die ich im Studium erlernte, 
entstand in mir eine Entdeckerlust. Ich möchte in der Bibel das Fremde, eben 
das ganz Andere entdecken. Die Irritation bringt mich weiter als die Bestätigung 
meiner Vorstellungen. 

Eine dritte Dimension der biblischen Texte hat mit meiner literarischen 
Arbeit zu tun. In meinen Texten komme ich immer wieder auf die Bibel zurück. 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 7 

Auf die Frage, welches Buch auf ihn in seinem Leben den größten Eindruck 
gemacht habe, antwortete der Atheist Brecht: „Sie werden lachen: die Bibel.“ 
Und in diesem Punkt bin ich mit ihm einer Meinung. Die Bibel ist ein 
wahnsinniger Fundus, ein Gebirge an Themen und Stoffen, völlig losgelöst 
davon, ob man glaubt oder nicht. Für meine Arbeit ist die Bibel immer wieder 
ein Steinbruch, in dem ich herumhämmere. Ich bürste die Texte gegen den 
Strich und baue sie neu wieder zusammen. 

Drei Dimensionen der Bibel: das kindliche Zuhause, der Ort theologischer 
Auslegung und der Steinbruch künstlerischer Arbeit. Manchmal wandere ich 
sehr schnell und fließend von einer Dimension in die andere, was für manche 
Menschen nicht immer leicht nachzuvollziehen ist.  

Ich hoffe und wünsche mir, die Neugier zu behalten, mich mein Leben 
lang von der Fremdheit der Bibel überraschen zu lassen. 

Kafka schrieb einmal, dass Literatur die Axt für das gefrorene Meer in uns 
sei. Das Zitat kann man auch auf die Bibel anwenden. Da ist etwas, da ist 
jemand zwischen den Zeilen, der kann mich hinterrücks packen. 
 

Wortfeuer 

 
Auf sein Wort starrend - sehe ich Ihn nicht; 
nistet er doch in den Nischen, 
im Raum zwischen den Worten, 
wo der Text schweigt, 
in den Baulücken der Bedeutung. 
Schwarz tanzen die Lettern vor dem Weiß 
Zeile um Zeile, Seite um Seite, 
und verbergen Ihn in der lichten Flamme. 

 
Helmut Gollwitzer, der evangelischen Theologe schrieb einmal: 

„Theologie der Revolution ist eine Theologie, die ... den revolutionären 
Charakter der biblischen Botschaft herausarbeiten will. Damit ist gemeint, dass 
der Gott der Bibel ein Gott der Geschichte ist, der sein Volk von Exodus zu 
Exodus führt, in die Wandlungen der Geschichte hineinstößt und für diese 
Wandlungen tüchtig macht, und dass die neue Wirklichkeit in Jesus Christus 
herausführt aus alter Wirklichkeit und sich deshalb immer kritisch zum 
Bestehenden verhält. Dieses Verständnis der Bibel steht polemisch gegen eine in 
der Tradition häufige Vorstellung von Gott als dem Gesetzgeber ewiger und 
gleichbleibender Ordnungen, die es zu verteidigen gilt gegen das jeweilige Neue 
in der Geschichte, also ein dynamisches Verständnis des Wirkens Gottes gegen 
ein statisches Verständnis.“4  

                                                 
4 H. Gollwitzer, Die Weltverantwortung der Kirche..., in: E. Wilkens (Hg.), Die Zukunft der Kirche und die 
Zukunft der Welt, München 1968, S. 72ff 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 8 

Leider sind wir braven Christen recht selten revolutionär aufgelegt. Vor 
Jahren, in einer Sturm- und Drangzeit, als ich hauptamtlich für meine Kirche 
arbeitete, schrieb ich ein Revolutionslied: 

 
Revolutionslied 

 
Lasst uns die Banalität der christlichen Gemeinden nicht länger hinnehmen. 
 Lasst uns die Revolution Gottes in die Herzen und Münder pflanzen. 
  Lasst uns die Glaubensbewahrer, die den Wunsch Gottes verkennen,  
   in uns immer neu zu werden, hinwegfegen. 
    Lasst uns bei den geistigen Ruheständlern das verlorene 
     Feuer Gottes unter ihren Stühlen entfachen. 
      Lasst uns die Anständigen, die den Skandal 
       Gottes zu zähmen versuchen, aus ihrer 
        Wüste der Harmonie treiben. 
         Lasst uns die frommen 
          Plapperer, die 
Seinen Namen der Inflation preisgeben, in Sein Schweigen führen. 
 Lasst uns den Lobpreistrunkenen die Münder stopfen, dass sie ihre Augen 
  öffnen und erkennen, dass Gott der bitteren Realität niemals entflohen ist. 
   Lasst uns den Gewissheitsfanatikern die Heiligkeit der Fragen zeigen, 
    die uns vor dem Irrglauben bewahren, Ihn zu besitzen. 
     Lasst uns aufhören, immer nett zu sein, sondern 
      beginnen, mit Seiner Liebe zu lieben, auch 
       wenn sie Leiden schafft. 
        Wenn wir nicht beginnen, 
         Schritt für Schritt, wie soll 
          Er es vollenden? 

 
Die Dynamik Gottes ist seine Heimatlosigkeit, sie ist es, die uns 

Sesshaften Gott so fremd macht. Wir Verfestigten und Verwurzelten wollen ihn 
festhalten, festlegen, festnageln – nicht nur auf unseren Standpunkten und auf 
dem Kreuz, wir wollen ihn auch auf seinem Wort festnageln, denn es ist 
einfacher, an ein Buch zu glauben als an den lebendigen Gott, der an mir 
vorüberzieht in einem verschwebenden Schweigen.5 
 

Zyklus 

 
Alle sieben Tage 
klopfen wir 
an den toten Vokabeln 
suchen 
den fremden Klang 
suchen 
das verborgene Leben 
gleichzeitig  

                                                 
5 1. Kön 19,12 (in der Übertragung von M. Buber) 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 9 

in Angst 
es zu finden 

 

 

Fremd in der christlichen Gemeinde 

 
Ich liebe die christliche Gemeinde, ich bin ihr aufgewachsen und kann mir 

eine Leben ohne sie nicht vorstellen. Leib Christi ist eine faszinierende Sache, 
die real existierende christliche Gemeinde hingegen ist oft ein wenig 
anstrengend. Oder anders gesagt: In der Liebesbeziehung zwischen Gott und 
Mensch spielt die christliche Gemeinde die Rolle der Schwiegermutter. Aber 
wie es ist im Leben, kannst du nicht leben mit der Mischpoke, kannst du nicht 
leben ohne sie.  

Im Theologiestudium durchlebte ich eine fruchtbare Krise, indem ich vor 
grundlegenden Fragen stand. Warum bin ich Christ? Was ist die Grundlage 
meines Glaubens? Warum bin ich in vierter Generation ein Baptist? Ich dachte 
über meine religiöse Identität nach und über meine religiöse Sozialisation. Das 
führte dazu, dass ich im Studium einen Schwerpunkt in Kirchengeschichte legte. 
Am Ende meines Studiums war ich ein sehr überzeugter Freikirchler, und hatte 
gelernt, dass mir die Spiritualität der katholischen Kirche näher steht als die der 
evangelischen Kirche, was man in einer Freikirche auch nicht unbedingt jedem 
sagen kann. 

Die beste Methode, in eine gewisse Distanz zur eigenen Kirche zu treten, 
ist hauptamtlich für sie zu arbeiten. Genau das habe ich fast acht Jahre getan und 
bin dabei sehr ökumenisch geworden. Ich lernte viele Gemeinden kennen, viele 
Probleme, viele Unvollkommenheiten, viele Ärgernisse. 

Im Kern geht es ja um das Reich Gottes und das ist glücklicherweise mehr 
als jede Ortsgemeinde und mehr als jede Konfession. Ich bin kein Freund des 
Church-Hoppings, im Gegenteil, es ist wichtig, sich an einer Stelle verbindlich 
einzubringen. Verbindlichkeit bedeutet aber nicht, sich auf Gedeih und Verderb 
fesseln zu lassen, nicht an eine lokale Gemeindetradition, nicht an eine spezielle 
theologische Richtung. Eine gesunde Gemeinde braucht Vielfalt, Vielfalt der 
Theologie, Vielfalt der Spiritualität, Vielfalt der Form, Vielfalt der Tradition 
und und und. Einseitigkeit führt zu Mangelerscheinungen. Allerdings scheuen 
wir Menschen auch immer wieder die Vielfalt, weil sie uns verunsichert. Wäre 
es nicht viel netter, wenn alle tickten wie ich?  

In meiner hauptamtlichen Zeit begegneten mir immer wieder Menschen, 
die meine Kritik am Sicherheitsdenken der Christen und die Freiheit meiner 
Theologie für bedrohlich hielten. Als ich den Schuldienst wechselte, 
befürchteten meine Fachkollegen, ich sei ein Fundamentalist, weil ich einer 
Freikirche angehöre. Bei solch konträren Befürchtungen, dachte ich, kann ich 
gar nicht so falsch liegen. Jede christliche Konfession neigt zu Einseitigkeiten 
und spezifischen Spleens, deshalb ist ein gewisses Gefühl der Fremdheit in der 
eigenen Konfession theologisch recht gesund. 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 10 

 
 
 

Herbst 

 
Vor dem Fenster erblickt man 
die fliegenden Blätter bunt und schnell. 
Fliegt! ruft man ihnen zu. 
Spottet derer, die sich immer festklammern 
an ihrem dürren Ast! 
Spottet der Rechthabenden, der Rechtgläubigen; 
Spottet des Todes!  
Kostet die Zeit des Fluges aus, 
denn die Zeit ist zu kurz. 
Mögen die anderen weiter Haltung bewahren 
recht haben und recht glauben, 
sie sind nicht geflogen. 

 
Als Künstler in einer Gemeinde zu leben, habe ich nicht gerade als eine 

einfache Sache erlebt. Das, was ich denke, sage, schreibe und tue, ist den 
meisten ziemlich fremd. Außerdem gab es manchmal seitens der Gemeinde 
Ratlosigkeit, was man mit einem wie mir anfangen kann. Als ich im 
Kunststudium fragte, ob ich meine Fähigkeiten in die Gemeinde einbringen 
könnte, schlug man mir nach einer Zeit der Beratung vor, ich könne doch den 
Keller streichen. Als ich mich mehr und mehr zur Literatur bewegt hatte, freute 
man sich sehr über Beiträge, aber man wünschte sie sich netter, einfacher, 
harmonischer und nicht so anspruchsvoll. Gerade auf den letzten Einwand 
reagiere ich inzwischen allergisch. Ja, in den Künsten ist etwas, das uns 
ansprechen will. Und wenn wir sehr fein darauf achten, kann aus dem etwas ein 
jemand werden. Woher rührt bei so vielen Christen die Angst, dass sie von 
etwas in der Kunst angesprochen werden könnten? Ist es die Angst vor der 
Herausforderung, dass man sich auf den Weg machen müsste, das Gewohnte, 
die Heimat verlassen müsste? Des öfteren wurde ich aufgefordert Gedanken 
oder Pointen zu entschärfen. Man möchte sozusagen ein Chicken-Curry, aber 
ich soll bitte, bitte den Curry weglassen. 

Die Sehnsucht nach Harmonie, Sicherheit und Einfachheit, die mir in 
christlichen Kreisen immer wieder auffällt, wirkt auf mich wie ein Peter-Pan-
Syndrom. Die Menschen haben gelernt, in einer komplexen Welt zu leben und 
zu arbeiten, sie haben gelernt, mit einer komplexen Medienwelt umzugehen und 
sie leben in zunehmend komplexen Beziehungsstrukturen. Aber im Glauben und 
in der Gemeinde soll es einfach und überschaubar sein. Man wünscht sich eine 
schlichte Theologie in Schwarz und Weiß. Hierbei besteht die Gefahr, dass 
Glaube zur Flucht aus der Realität verkümmert, dass die Gottesvorstellung zur 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 11 

Projektion wird. Jesus sagt, wir sollen wie die Kinder werden, aber er sagt nicht, 
dass wir Kinder werden sollen und erst recht nicht kindisch. 

Kannst du nicht mal ein schönes Anbetungslied schreiben? Das wurde ich 
mal gefragt. Nein, ich kann es nicht, ich habe es probiert. Das liegt mir einfach 
nicht. Ich bin in einer Demokratie geboren worden und habe als Demokrat 
gewisse Verständnisschwierigkeiten mit Monarchievokabeln und –bildern, die 
in vielen Liedern vorkommen. Das, was ich zu sagen habe, klingt anders: 
 

Zerbrochene Krüge 

 
Wenn wir ein Gefäß wären,  
heil und intakt,  
gefüllt mit dem Heiligen Geist,  
dann könnten wir nur  
etwas vom Geist Gottes weitergeben,  
wenn wir von ihm überflössen.  
 
Aber wie selten sind die Momente,  
in denen wir von Gott überfließen!  
 
Deshalb benutzt Gott  
die Risse und Sprünge in unseren Gefäßen  
und fließt durch sie  
von uns  
zu anderen. 

 
 
 Manche meiner Texte sind sehr kritisch oder satirisch überspitzt, aber das, 
was ich sage, sage ich nie als Außenstehender, sondern als einer, der dazu 
gehört. 
 

Epiphanias 

 
Wie wäre es 
wenn er erschiene 
hier – bei uns 
zwischen Tag und Werk 
zwischen Wollen und Sein 
 
Wie wäre es 
wenn er erschiene 
in einer Zeit 
in der es nur um eine 
gute Erscheinung geht 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 12 

 
Wie wäre es 
wenn er erschiene 
in den leeren Kirchen 
wir kämen gerannt und 
freuten uns scheinbar 
 
Jeden Tag sage ich 
Herr - warte noch 
die Zeit scheint nicht reif 
es kommen andere Zeiten und 
hoffentlich andere Menschen 

 
Mir selber fremd sein 
 

Ein Nachtmahr 

 
  Ich wurde wach. Es war Nacht, nur der Mond strich mit seinen kühlen Fingern 
über die weiße Zimmerdecke. Genüsslich räkelte ich mich in der warmen 
Mulde, die ich mir im Schlaf geschaffen hatte. Gewohnheitsgemäß tastete meine 
Hand zu dem Platz neben mir, aber dort war es kalt und leer. Erstaunt öffnete 
ich die Augen ganz, so dass mein Blick auf die im Mondlicht fahlgelben Wände 
fiel.  
  Ich hasse Gelb! das war der erste Gedanke, der mir durch den Kopf ging. Gelb, 
Gelb, Gelb, dachte ich. Und auf einmal: Kein Zimmer meiner Wohnung hat 
gelbe Wände. 
  Unwillkürlich stemmte ich meinen Oberkörper hoch. Das Bett: fremd. Der 
Schrank: fremd. Die Deckenlampe: fremd. Es raste in meinem Kopf. Wo war 
ich? Wie war ich hierher gekommen? Als Kind hatte ich mit Schlafwandeln zu 
tun, aber das war viele Jahre her. Mein Herz klopfte, als wäre ich eine lange 
Strecke gerannt. 
  Plötzlich erstarrte ich, im Nebenzimmer hatte es geknackt. Ganz Ohr geworden 
zwang ich mich die Räumlichkeiten zu erforschen. Stille, absolute Stille. Erst 
ganz langsam begann mein Ohr Geräusche aus dem Schweigen herauszuschälen. 
Zuerst das gemessene Ticken einer großen Standuhr, dann das schläfrige Surren 
eines Kühlschrankes, und schließlich hörte ich es atmen. Es mussten mehrere 
Personen in der Wohnung oder dem Haus sein, denn ich hörte verschiedene 
Atemrhythmen. Mit kaltem Schrecken in den Gliedern schwang ich die Beine 
aus dem Bett und tastete nach meinen Schuhen. Meine Hand griff instinktiv zum 
Fußende, um sich die Hose zu holen. Ich stutzte, das war nicht meine Hose. 
Ohne Licht zu machen stellte ich mich ins Mondlicht, um meine Kleidung zu 
inspizieren. Über der Unterwäsche trug ich ein weißes Hemd und eine lose 
Krawatte, in der Hand hielt ich eine schwarze Hose. Was waren das für Kleider? 
Ich trage nie Krawatten! Ich war doch direkt nach der Arbeit nach Hause 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 13 

gegangen, wie kam ich zu diesen Sachen? Die Verwirrung wandelte sich mehr 
und mehr zur Panik, aber ich zwang mich zur Ruhe, atmete mehrmals tief ein 
und aus und zog mich an. 
  Mein Herz schlug bis zum Hals und dröhnte in meinem Kopf, als ich die 
Türklinke berührte, aber sie öffnete sich ohne einen Laut. Ein Gang mit ein paar 
Türen sog meinen Blick auf. Wo war der Ausgang? Gab es überhaupt einen? 
Vorsichtig schlich ich zur ersten Tür, wobei ich mich dauernd umsah, als 
schleppte ich ein unsichtbares Verhängnis hinter mir her, aber das Schweigen 
blieb beharrlich, und nichts brach aus dem Dunkel der Wohnung hervor. 
  Die erste Tür stand weit offen, ein Kinderzimmer, wie ich schnell erkannte. 
Der kalte Mond beleuchtete vereinsamte Bauklötze, die wie nach einem jähen 
Unglück herumlagen. Ich wollte mich gerade abwenden, als ich ein Atmen aus 
dem Kinderbett vernahm. Mit einem sinnlosen Lächeln im Gesicht schlich ich 
näher. Ein kleines Bett stand vor mir, bei dem man die Gitter hochgezogen hatte. 
Wie friedlich sah dieser Kindheitskäfig aus! Bäuchlings lag dort ein pummeliges 
kleines Wesen, das nach Schlaf roch. Die Backen waren rot angehaucht, und das 
noch spärliche Haar schimmerte feucht. Das Kind hatte eine kleine geballte 
Hand durch das Gitter gestreckt. Ich beugte mich über die Hand, um sie zu 
streicheln, als ich zwischen den Fingern die Beine eines großen Insekt 
herausragen sah, die noch ein wenig zuckten. Angewidert hielt meine Hand in 
der Bewegung inne. Ich suchte das Dunkel zu durchdringen, als ich bemerkte, 
dass das Kind die Augen geöffnet hatte und mich stumm beobachtete. Hastig 
und in Erwartung des Kindergeschreis floh ich zurück auf den Gang. Die Stille 
schwappte über mir zusammen. 
  Ohne weiter auf das Vermeiden von Geräuschen zu achten, floh ich an anderen 
Türen vorbei hinaus, rannte durch das Treppenhaus, bis ich auf dem Bürgersteig 
einer stummen Straße stand. 
  Ich lief durch die fremden Straßen und quälte mich mit den Fragen, wo ich 
war, in wessen Wohnung ich gewesen war und wie ich zu dieser Kleidung 
gekommen war. Die Häuser waren dunkel, die Straßen menschenleer; manchmal 
rannte ich mit hallenden Schritten, manchmal schlich ich nur grübelnd über das 
Pflaster. Schließlich kauerte ich im Eingang eines Geschäfts, als ein 
Polizeiwagen durch die Straße fuhr. Ich dachte erst, dass er weiterfahren würde, 
doch plötzlich leuchtete mich eine Taschenlampe an. Geblendet hörte ich, wie 
man nach meinem Namen fragte. Ich erklärte, dass ich mich verirrt hätte, aber in 
den Stimmen der Männer war kein Mitgefühl. Sie hielten mich für einen Säufer. 
Man packte mich in den Wagen und fuhr mich zu meiner Heimatadresse. Ich 
war fassungslos, es war gar nicht weit gewesen. 
  Mit zitternden Fingern schloss ich die Tür auf. Zu Hause!  Ein Blick zeigte mir 
mein gewohntes Mobiliar, den Geruch meines Heims und meine Frau, die im 
Schlafzimmer tief und fest schlief. Vor Kälte und Angst zitternd streifte ich 
meine Kleider ab und kroch unter die Decke. Ohne wach zu werden drehte sich 
meine Frau um, bis sie mir zugewandt war. Ihre Hand legte sich auf meine 
Brust, und eine befriedigtes Seufzen taumelte aus ihren Träumen empor. 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 14 

Langsam entspannten sich meine Muskeln, als die wohlige Wärme in mich 
hineinkroch. Doch war immer noch etwas Unruhe in mir, so dass ich den Schlaf 
zurückdrängte. Ich schob ihren Arm vorsichtig beiseite, um im Badezimmer 
einen Schluck Wasser zu trinken. Kaltes Neonlicht strahlte auf mich herab, als 
sich das Glas füllte. Das Glas Wasser an den Mund gesetzt betrachtete ich mein 
Spiegelbild über dem Waschbecken, doch ich war es nicht. 

* 
 

Eine Geschichte, ja, ein Nachtmahr, mehr nicht, und trotzdem bleibt da 
die Frage: Kann ich mir meiner sicher sein? Kenne ich mich? Vielleicht kennt 
ihr das Johari-Fenster, benannt nach  den Sozialpsychologen Joseph Luft und 
Harry Ingham. Sie teilen die menschliche Persönlichkeit in vier Bereiche auf. Es 
gibt zum einen den öffentlichen Bereich meiner Person, all das, was ich von mir 
weiß und was andere von mir wissen. Zweitens gibt es den geheimen Bereich, 
das, was ich von mir weiß aber andere nicht wissen. Der dritte Bereich ist der 
blinde Fleck, der das beinhaltet, was andere von mir wissen, was mir selber aber 
nicht klar ist. Und schließlich ist da die Zone des Unbekannten, des Fremden, 
das, was weder ich noch andere von mir wissen. Es gibt da etwas in mir, das 
sich mir erst im Laufe meiner Lebenszeit enthüllen wird. Wird es mir gefallen? 
Ich bin sicher, nur teilweise. Vor etlichen Jahren sah ich in Mannheim eine 
Inszenierung von Macbeth, die mich tief berührt hat. Es war wie ein Blick in 
einen dunklen Spiegel, der in dem mörderischen Geschehen auf der Bühne mir 
etwas über mich zeigte, dass diese dunklen Triebe auch in mir leben. 

Jean Paul schreibt dazu: „In jedem Menschen wohnen alle Formen der 
Menschheit, alle ihre Charaktere, und der eigene ist nur die unbegreifliche 
Schöpfungswahl einer Welt unter der Unendlichkeit von Welten, der Übergang 
der unendlichen Freiheit in die endliche Erscheinung.“6  

Ihr müsst jetzt nicht nachts die Türen abschließen, weil ich wie Macbeth 
im Schönblick umgehen werde. Dieser Bereich meiner Person ist  - zum Glück 
oder aufgrund der Gnade Gottes - nicht „in die endliche Erscheinung“ 
übergetreten, aber er ist in mir vorhanden. Vielleicht befinden sich in diesem 
fremden Spiegel die Föten meiner Zwillinge, die auch hätten sein können. 

 

Selbst 

 
Ich fühle die Haut von innen 
Stoße mit ihr an die Welt 
Taste in den Tag hinein 
 
In mir Fremde 
Um mich herum Fremde 
Bin ich nur die Haut 

                                                 
6 Jean Paul, Vorschule der Ästhetik, 1841, Bd.l., S.263 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 15 

 
Menschsein ist kein Zustand, sondern ein Prozess. Glaube ist kein 

Zustand, sondern ein Prozess. Wir verlassen etwas Gewohntes und gehen auf 
etwas Fremdes, Neues zu. Die Menschwerdung umfasst unser ganzes Leben von 
der Geburt bis zu unserem Tod und vielleicht sogar darüber hinaus. Paulus 
benutzt das Bild vom Rennen im Stadion: „Nicht, dass ich´s schon ergriffen 
habe oder schon vollkommen bin; ich jage ihm aber nach, um es zu ergreifen, 
nachdem ich von Christus Jesus ergriffen bin. ... Ich vergesse, was dahinten 
liegt, und strecke mich aus nach dem, was vor mir liegt, und jage auf das Ziel 
zu...“7 

Mir sind Christen begegnet, die verstanden ihre Bekehrung als die 
Ziellinie, ihr Glaube war über Jahrzehnte hinweg kindlich geblieben. Oder mit 
Paulus Worten gesagt: Sie vertrugen nur Milch und keine feste Speise. 

Nein, der Prozess des Christwerdens ist die Startlinie. Hier geht es erst 
los, wir verlassen das Gewohnte, die Heimat, und starten in das Abenteuer der 
Fremde. 

Mein Glaube hat sich von den Anfängen bis heute verändert. Viele meiner 
Antworten und Gewissheiten sind mir im Laufe der Zeit abhanden gekommen, 
die Zahl der Fragen hat sich vermehrt, aber in diesem Prozess ist mein Glaube 
gewachsen. Alle selbst gezimmerten Geländer und Gehhilfen müssen angesichts 
des weiten Raumes, auf den Gott meinen Fuß setzt, wegfallen, denn sie führen 
nur in den Selbstbetrug. 

Mein Lieblings-Religionsphilosoph Miguel de Unamuno hat dies sehr 
radikal formuliert: „Diejenigen, die glauben, dass sie an Gott glauben, aber dies 
ohne Leidenschaft in ihrem Herzen tun, ohne Qual des Geistes, ohne 
Ungewissheit, ohne Zweifel, ohne ein Element der Verzweiflung selbst in ihrem 
Trost, die glauben nur an den Gottesgedanken, nicht an Gott selbst.“8  

In meiner Schule in Wetzlar begegne ich Schülern, die nicht glauben 
können oder wollen, das ist der eine Pol, in den Kirchen und Gemeinden 
begegnen mir Menschen, die verbissen auf ihr Gottesbild, ihre Gottesvorstellung 
starren, das ist der andere Pol. Und bei beiden packen mich Ohnmacht und 
Trauer. 

 
Trauer und Tragik 

 
Ein Lied voller Trauer 
die Menschen, 
die irgendwie irgendetwas glauben 
manchmal. 
Nie erlebten sie Leib Christi, 
sahen nur Kirche 
und verloren die Heimat. 

                                                 
7 Phil 3,12f 
8 Miguel de Unamuno, Das tragische Lebensgefühl, München 1925, S. 241 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 16 

 
Aber keine griechische Tragödie 
reicht an den Abgrund 
der Frommen, 
deren Leben die Kirche ist, 
die zu glauben glauben. 
Keine Illusion 
wird mit mehr Gewalt verteidigt. 

 
An anderer Stelle führt Unamuno den Gedanken, dass sich lebendiger 

Glaube vom Zweifel nährt, weiter aus: „Im Gegenteil, es war ein wirklicher und 
lebendiger Glaube, der sich vom Zweifel nährt. Denn nur jene, die da zweifeln, 
glauben in Wahrheit und die nicht zweifeln und deren Glauben niemals 
Versuchungen ausgesetzt ist, die glauben nicht wirklich. Der wahrhafte Glaube 
stützt sich auf den Zweifel, auf Zweifel, die seine Nahrung sind. Er nährt sich 
von ihnen, und er wird errungen von Augenblick zu Augenblick, ebenso wie das 
wahrhafte Leben auf dem Tode beruht und sich von Sekunde zu Sekunde 
erneuert, denn es ist eine kontinuierliche Neuschöpfung. Ein Leben, ohne 
irgendeine Art des Todes in ihm, ohne Vernichtung und Auflösung in seinem 
Werden und unaufhörlichem Entstehen, wäre nichts anderes, als ein dauernder 
Tod, eine versteinerte Ruhe. Die nicht sterben, leben auch nicht. Die leben nicht 
wahrhaft, die nicht jeden Augenblick sterben, um sofort wieder aufzustehen; und 
die nicht zweifeln, glauben nicht. Der Glaube erhält sich lediglich dadurch, dass 
er ständig neue, sich ewig erneuernde Zweifel beschwichtigt und auflöst, und 
dass er immer wieder aufs neue die Zweifel, die sich aus der Auflösung der 
früheren ergeben, zerstreuen muss.“9  

Früher sagte man mir, ich solle nicht zweifeln, sondern fest im Glauben 
stehen. Aber wie soll ich diesem heimatlosen Gott, der immer unterwegs ist, 
nachfolgen, wenn ich fest bin und stehe? Nein, die Fragen bringen mich weiter, 
sie lösen mich aus meiner Verfestigung. Die Frage und der Zweifel führen mich 
zu ihm, denn sie sind auf etwas gerichtet, dass nicht ich bin. Sie sind der Beginn 
des Dialogs. Manchmal findet dann mein Wort Antwort, aber oft erntet meine 
Frage Gegenfrage. Wer ich bin, wer ich sein könnte... Und er lockt mich hinaus 
in das Wagnis der Menschwerdung. 

Wie kostbar sind die seltenen Momente, aus der eigenen Begrenzung 
herauszutreten, hinausgeschleudert zu sein, in einem unerwarteten Moment 
außer sich zu sein. Die einen nennen es Ekstase, die anderen nennen es 
Transzendenzerfahrung, ich möchte es nicht benennen, weil es zu wertvoll ist. 
Erst wenn ich außer mir bin, erkenne ich mich durch ihn. Manchmal führt das zu 
einem selbstbewussten Gebet: 
 
 
 

                                                 
9 Miguel de Unamuno, Das Leben Don Quijotes und Sanchos, München 1926, Band 2; S. 37 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 17 

 

Selbstbewusstes Gebet 

 
Aufrecht und aufrichtig 
stehe ich vor Dir, 
denn mein Erschaffensein 
durch Dich 
schafft meinen Wert. 
 
Wenn ich nicht wäre, 
fehlte Dir etwas? 
Und könntest Du noch sein, 
wenn Mangel in Dir wäre, 
Dir etwas fehlte? 
 
Das Sandkorn und die Welt 
werden eins im Punkt, 
in dem sie sich berühren. 
So Du und ich, mein Gott, 
Auge in Auge. 
 
Du, das ganze Sein, 
ich, der flüchtige Moment. 

 
 

Von den letzten Dingen/ De Novissimis 
 

De Novissimis 

 
Leben ist Exil, 
dabei trotzdem Mensch zu sein - Gnade, 
- wie sperrig dies Wort auf der Zunge! - 
Der harsche Bruder am Ende: 
Exodus, ja, Exodus. 
Gelobtes Land? 
Was, wenn die Hoffnung senil würde 
wie die Geschichte? 
Vielleicht muss sie sterben 
als Maut auf der Schwelle zum anderen 
und kehrt als Auferstehung wieder. 
Wir werden sehen... 

 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 18 

 Die Jahreslosung für dieses Jahr lautet: „Denn wir haben hier keine 
bleibende Stadt, sondern wir suchen die zukünftige.“10  

Das Jenseits, ist das endlich der Ort, an dem wir fußmüden, seelenmüden 
Nachfolger zur Ruhe kommen können? Ist dort die bleibende Stadt mit einem 
Gasthof „Zur Ewigkeit“, mit Fremdenzimmern und durchgehend warmer 
Küche? Lässt sich Gott, der immer schon einen Schritt weiter ist, hier 
erhaschen? Können wir dort Hütten bauen, wie es Petrus bei Christi Verklärung 
wollte? 

In der Erzählung Leaf by Niggle
11 schildert J.R.R. Tolkien einen Maler, 

der an einem großen Landschaftsbild arbeitet. Sein Bild wird und wird nicht 
fertig, zum einen weil er sich zu sehr an den Details aufhält, zum anderen weil 
er dauernd seinen Nachbarn helfen muss. Schließlich muss der Künstler eine 
Reise mit der Bahn antreten und fährt durch einen Tunnel. Diese Reise ist eine 
Allegorie für den Tod. Als der Künstler am Zielbahnhof aussteigt, sieht er eine 
wunderschöne Landschaft mit Blumen, einem riesigen Baum und Bergen am 
Horizont. Es dauert eine Weile, bis er erkennt, dass diese Landschaft sein 
vollendetes Gemälde ist und dass es Wirklichkeit geworden ist. Er beginnt in 
seine Landschaft hineinzuwandern, immer weiter hinein, hinauf zu den Bergen 
und zu dem, was hinter den Bergen kommt.  

Ist es nicht eine schöne Vorstellung, dass unsere künstlerische Arbeit, die 
so oft unverstanden und unvollkommen bleibt, bei Gott verstanden wird und im 
Jenseits vervollkommnet wird? Tolkiens Jenseitsvorstellung ist nicht statisch. Es 
gibt zwar ein Ziel, aber es ist kein Schlusspunkt. Die Wanderung geht weiter. 

Ich selbst habe mir in folgenden Versen Gedanken zu diesem Thema 
gemacht: 
 

Erweckung 

 
Vielleicht weckt uns Gott aus unserem Glauben, 
Eines Tages und alles war ein Traum. 
Die alten Gewissheiten schmerzen als Kater 
Nach einer lang durchzechten Nacht. 
Die Liebe, von der wir immer sprachen,  
- Wir kannten sie nur vom Hörensagen  
Und übten sie nicht - stillt uns Verdurstende. 
Unsere immer sieghaft bekennenden Worte versiegen, 
Unser Blick erlischt in deinem Auge. 
Du bist dort, wo wir dich nicht vermuteten. 
Die Fahrt hat ein Ende und beginnt erst. 

 

                                                 
10 Hebr 13,14 
11 J.R.R. Tolkien, Leaf by Niggle, deutsch: Blatt von Tüftler, in: J.R.R. Tolkien, Fabelhafte Geschichten, 
Stuttgart 1980 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 19 

Ein letztes Mal erfreue oder befremde ich euch mit Miguel de Unamuno. 
Er schreibt in seinem Werk Das Leben Don Quijotes und Sancho Pansas: „Ich 
weiß, dass es Sanchos gibt, die sich die ewige Seligkeit und Herrlichkeit wie ein 
ewiges Nichtstun, wie ein himmlisches Gefilde vorstellen, wo sie sorglos 
hingestreckt daliegen und die ewige unerschaffene Sonne immerdar leuchten 
und strahlen sehen. Aber für diese muss der höchste Lohn in dem Nichts 
bestehen, in einem nie endenden Schlaf ohne Träume und ohne Erwachen. Sie 
sind schon als müde Menschen geboren, die alle Lasten ihrer Ahnen und 
Urahnen auf ihrem Rücken tragen. Mögen sie ausruhen auf ihren Enkeln und 
Enkelkindern, indem sie in den Tiefen ihrer Seelen weiterschlummern. Und 
mögen sie hoffen, dass Gott sie einmal erwecken und zu der göttlichen Arbeit 
berufen werde. Sei überzeugt, Sancho, wenn am Ende der Tage und zu guter 
Letzt, wie dir verheißen ward, eine selige Vision Gottes auf uns niedergesandt 
wird, so wird diese Vision ein Traum von Arbeit sein, von einer fortwährenden, 
sich nie erschöpfenden Eroberung der höchsten und unendlichen Wahrheit, und 
ein Sichvertiefen, Untertauchen und immer tieferes Versenken in die bodenlosen 
Abgründe des ewigen Lebens. Die einen werden sich diesem ruhmreichen 
Untertauchen stürmischer und eifriger hingeben, als die anderen, werden tiefere 
Tiefen erreichen und sich höhere Genüsse erringen, aber untertauchen werden 
alle: unaufhörlich und ohne Ende. Wenn wir alle der Unendlichkeit zustreben, 
wenn wir uns alle einmal „verunendlichen“, dann wird das, was uns voneinander 
unterscheidet, nur noch darin bestehen, dass die einen schneller, die anderen 
langsamer fortschreiten, die einen in stärkerem Maße wachsen werden, als die 
anderen. Allein; voranschreiten aber werden sie alle, alle werden wir ständig 
wachsen und uns alle dem unerreichbaren Ziele nähern, das jedoch keiner von 
uns je ganz erreichen wird. Es ist ein Trost und ein Glück für jeden von uns, zu 
wissen, dass er einmal dorthin gelangen wird, wo ein anderer sich bereits 
befand, und dass keiner an irgendeiner Stelle halt machen und stille stehen 
wird.“12  
 Das Jenseits als Arbeit, für viele eine erschreckende Vorstellung, aber 
nicht für uns Künstler. Unsere Kreativität ist Ausdruck unserer 
Gottesebenbildlichkeit. Wenn wir untätig in einem perfekten statischen Jenseits 
sein sollten, ginge es uns schlechter als Ludwig Thomas Münchner im Himmel. 
Das Arbeiten, das Voranschreiten, das Wachsen, das Sichvertiefen, von dem 
Unamuno spricht, das entspricht unserm Wesen. Deswegen verlassen wir unsere 
Heimat, um Gott zu folgen in die Fremde, um der zu werden, den er in uns sieht. 
 

 

 

 

 

 

                                                 
12 Miguel de Unamuno, Das Leben Don Quijotes und Sanchos, München 1926, Band 2; S. 115f 



© by Gerrit Pithan 
Pasternakstr. 9; 35039 Marburg 

E-Mail: g.pithan @web.de 

 20 

Schluss:  
 

Lebenslang 

 
Lichtseits geboren 
wachse ich wurzelwärts, 
dabei ungestillt all die 
Sehnsucht windabgewandt. 
 
Glaubensgrund lagert  
hinterrücks und unbedenklich, 
heilsbedingte Gewissheiten 
sind randständig abgedrängt. 
 
In aller Aufrichtigkeit 
Neigt sich herbstliches Wissen,  
gut verborgen im Lebenslaub 
gefruchtete Weisheit. Zu gut. 

 


