
MANFRED	
  SIEBALD	
  
	
  
Alternative	
  Welten:	
  Von	
  der	
  Kunst,	
  das	
  Unsichtbare	
  sichtbar	
  zu	
  
machen	
  	
  
	
  
1	
  Wie	
  reden	
  wir?	
  Sprache	
  und	
  Wirklichkeit	
  
	
  
In	
  seinem	
  Buch	
  The	
  Educated	
  Imagination	
  hat	
  der	
  kanadische	
  Literaturwissenschaftler	
  
und	
  Querdenker	
  Northrop	
  Frye	
  eine	
  Szene	
  beschrieben,	
  die	
  ich	
  zu	
  Anfang	
  gern	
  mit	
  Euch	
  
durchspielen	
  möchte.	
  Stellt	
  Euch	
  vor,	
  Ihr	
  seid	
  nach	
  einem	
  Schiffbruch	
  auf	
  einer	
  
unbewohnten	
  Insel	
  in	
  der	
  Südsee	
  gestrandet	
  –	
  so	
  ungefähr	
  wie	
  Robinson	
  Crusoe	
  in	
  
Daniel	
  Defoes	
  Klassiker	
  aus	
  dem	
  frühen	
  18.	
  Jahrhundert.	
  Oder	
  wie	
  Chuck	
  Nolan	
  in	
  
Castaway.	
  
	
  
	
   Ihr	
  schaut	
  Euch	
  um	
  und	
  beginnt	
  die	
  Dinge	
  um	
  Euch	
  herum	
  wahrzunehmen:	
  die	
  
Bäume,	
  die	
  Hügel,	
  den	
  Himmel,	
  das	
  Meer	
  und	
  die	
  Sterne.	
  Alles,	
  was	
  Ihr	
  seht,	
  ist	
  nicht	
  ein	
  
Teil	
  von	
  Euch	
  selbst,	
  sondern	
  ein	
  Gegenüber,	
  das	
  Euch	
  zu	
  einer	
  Reaktion	
  herausfordert.	
  
Euer	
  Verstand	
  und	
  Eure	
  Gefühle	
  reagieren	
  auf	
  das,	
  was	
  Ihr	
  seht,	
  und	
  Ihr	
  gebt	
  den	
  Dingen	
  
und	
  den	
  Eigenschaften	
  Namen.	
  Die	
  Sprache,	
  die	
  Ihr	
  dabei	
  benutzt,	
  besteht	
  größtenteils	
  
aus	
  Substantiven	
  und	
  Adjektiven:	
  nasses	
  Laub,	
  warmer	
  Sand,	
  türkises	
  Wasser.	
  Das	
  sind	
  
keine	
  Wertungen,	
  sondern	
  reine	
  Beschreibungen.	
  Diese	
  Sprache	
  kann	
  man	
  die	
  Sprache	
  
des	
  Bewusstseins	
  oder	
  der	
  Wahrnehmung	
  nennen.	
  
	
  
	
   Sobald	
  Ihr	
  anfangt,	
  gefühlsmäßig	
  auf	
  die	
  Dinge	
  zu	
  reagieren,	
  die	
  Ihr	
  seht,	
  stellen	
  
sich	
  Wertungen	
  ein:	
  Dies	
  hier	
  mag	
  ich.	
  Das	
  dort	
  mag	
  ich	
  nicht.	
  Ihr	
  stellt	
  nicht	
  nur	
  fest:	
  
Dies	
  ist	
  nicht	
  ein	
  Teil	
  von	
  mir,	
  sondern:	
  Das	
  ist	
  nicht	
  das,	
  was	
  ich	
  will.	
  Ihr	
  beginnt,	
  diese	
  
Welt	
  einzuteilen	
  in	
  Nützliches	
  und	
  Schädliches	
  und	
  versucht,	
  das	
  eine	
  zu	
  finden	
  und	
  
Euch	
  vor	
  dem	
  anderen	
  zu	
  hüten,	
  versucht,	
  Euren	
  eigenen	
  Platz	
  zu	
  definieren	
  und	
  Eure	
  
unmittelbare	
  Umgebung	
  zu	
  gestalten.	
  Die	
  Sprache,	
  die	
  Ihr	
  jetzt	
  benutzt,	
  ist	
  die	
  Sprache	
  
der	
  Praxis,	
  eine	
  Sprache	
  der	
  Verben	
  oder	
  der	
  Tätigkeitsbeschreibungen.	
  
	
  
	
   Aber	
  mit	
  der	
  bloßen	
  Beschreibung	
  und	
  der	
  Gestaltung	
  der	
  Wirklichkeit	
  werdet	
  
Ihr	
  Euch	
  auf	
  Dauer	
  nicht	
  zufrieden	
  geben.	
  Es	
  gehört	
  zu	
  unserem	
  Menschsein,	
  dass	
  wir	
  
nicht	
  nur	
  reagieren	
  möchten,	
  sondern	
  agieren.	
  Dass	
  wir	
  nicht	
  nur	
  etwas	
  verwerfen	
  
möchten	
  ("das	
  gefällt	
  mir	
  nicht"),	
  sondern	
  etwas	
  entwerfen.	
  Wir	
  entwickeln	
  auf	
  dem	
  
Hintergrund	
  von	
  negativen	
  Erfahrungen	
  Bilder	
  von	
  möglichen	
  Verbesserungen,	
  von	
  
Modellen	
  menschlichen	
  Lebens.	
  Alles	
  ist	
  möglich	
  in	
  dieser	
  Welt	
  der	
  Vorstellung,	
  der	
  
Imagination,	
  und	
  unsere	
  Sprache	
  spiegelt	
  das	
  wider.	
  
	
  
	
   Northrop	
  Frye	
  unterscheidet	
  anhand	
  dieser	
  kleinen	
  Szene	
  drei	
  Funktionen	
  von	
  
Sprache:	
  
1.	
  Die	
  mehr	
  oder	
  weniger	
  monologische	
  Funktion	
  der	
  reinen	
  
Wirklichkeitsbeschreibung.	
  Hier	
  wird	
  Sprache	
  von	
  jedem	
  einzelnen	
  Menschen	
  
benutzt,	
  um	
  die	
  seine	
  Persönlichkeit	
  von	
  der	
  Umgebung	
  abzusetzen,	
  um	
  sich	
  selbst	
  
auszudrücken.	
  
2.	
  Die	
  praktische	
  oder	
  technische	
  Sprache	
  der	
  Wirklichkeitsverwaltung	
  und	
  –
gestaltung.	
  Sie	
  wird	
  von	
  Lehrern	
  und	
  Predigern,	
  Politikern	
  und	
  Werbeleuten,	
  Juristen,	
  
Journalisten	
  und	
  Wissenschaftlern	
  benutzt,	
  um	
  das	
  soziale	
  Leben	
  zu	
  regeln.	
  



3.	
  Die	
  Sprache	
  der	
  Vorstellung	
  und	
  Einbildung	
  und	
  Phantasie,	
  die	
  mögliche	
  
Alternativen	
  zur	
  augenblicklich	
  erfahrenen	
  Wirklichkeit	
  entwirft,	
  ist	
  die	
  Sprache	
  der	
  
Literatur,	
  der	
  Dichtung	
  und	
  des	
  Theaters.	
  Zusammenfassend	
  sagt	
  Frye:	
  	
  
	
  

Wissenschaft	
  beginnt	
  mit	
  der	
  Welt,	
  in	
  der	
  wir	
  leben,	
  ihre	
  Daten	
  akzeptieren	
  und	
  
ihre	
  Gesetze	
  erklären	
  müssen.	
  Von	
  da	
  aus	
  bewegt	
  sie	
  sich	
  zur	
  Imagination	
  hin:	
  
Sie	
  wird	
  ein	
  geistiges	
  Konstrukt,	
  ein	
  Modell	
  möglicher	
  Interpretationen	
  der	
  
Erfahrung.	
  .	
  .	
  .	
  Kunst,	
  auf	
  der	
  anderen	
  Seite,	
  beginnt	
  mit	
  der	
  Welt,	
  die	
  wir	
  
konstruieren,	
  nicht	
  mit	
  der	
  Welt,	
  die	
  wir	
  sehen.	
  Sie	
  fängt	
  mit	
  der	
  Imagination	
  an	
  
und	
  arbeitet	
  sich	
  dann	
  hin	
  zur	
  Alltagserfahrung,	
  d.h.	
  sie	
  versucht	
  sich	
  so	
  
überzeugend	
  und	
  erkennbar	
  wie	
  möglich	
  zu	
  machen.	
  Man	
  kann	
  sehen,	
  warum	
  
wir	
  dazu	
  neigen,	
  die	
  Wissenschaften	
  für	
  intellektuell	
  und	
  die	
  Künste	
  für	
  
emotional	
  zu	
  halten:	
  die	
  einen	
  fangen	
  mit	
  der	
  Welt	
  an,	
  wie	
  sie	
  ist,	
  die	
  anderen	
  
mit	
  der	
  Welt,	
  die	
  wir	
  gern	
  hätten.	
  (8-­‐9)	
  

	
  
	
   Keine	
  der	
  drei	
  Sprachen	
  ist	
  "besser"	
  als	
  die	
  anderen.	
  Je	
  nach	
  Situation	
  und	
  
Kontext	
  kann	
  eine	
  auf	
  Kosten	
  der	
  anderen	
  beiden	
  wichtiger	
  werden,	
  aber	
  wir	
  brauchen	
  
sie	
  alle	
  drei,	
  damit	
  sich	
  unsere	
  persönliche	
  Wahrnehmung	
  des	
  Lebens	
  entwickeln	
  kann,	
  
damit	
  unser	
  Zusammenleben	
  funktionieren	
  kann,	
  und	
  damit	
  unsere	
  Weltentwürfe	
  nicht	
  
auf	
  der	
  Stelle	
  treten.	
  Auch	
  in	
  der	
  Kunst	
  und	
  in	
  der	
  Literatur	
  kommen	
  alle	
  drei	
  Sprachen	
  
vor,	
  und	
  wir	
  sollten	
  ihre	
  Funktion	
  für	
  die	
  Wahrnehmung,	
  die	
  Darstellung	
  	
  und	
  die	
  
Kommentierung	
  der	
  Wirklichkeit	
  einmal	
  genauer	
  unter	
  die	
  Lupe	
  nehmen.	
  
	
  
2.	
  Was	
  erzählen	
  wir?	
  Literatur	
  und	
  Wirklichkeit	
  
	
  
Wie	
  schaffen	
  es	
  Autoren	
  literarischer	
  Werke,	
  wie	
  schaffen	
  es	
  Künstler	
  anderer	
  
Gattungen	
  (bildende	
  Künste,	
  darstellende	
  Künste)	
  etwas	
  über	
  ihre	
  Wirklichkeit	
  zu	
  
sagen?	
  Indem	
  sie	
  eine	
  der	
  drei	
  Sprachen	
  benutzen.	
  
	
  
	
   1.	
  Die	
  reine	
  Beschreibung	
  der	
  Fakten	
  wird	
  oft	
  "Realismus"	
  genannt,	
  in	
  einer	
  noch	
  
größeren	
  Intensität	
  auch	
  "Naturalismus".	
  Aus	
  der	
  großen	
  Anzahl	
  von	
  Realismus	
  greife	
  
ich	
  einige	
  heraus:	
  
	
  
•	
  Da	
  ist	
  zum	
  ersten	
  der	
  Realismus	
  als	
  reine	
  Abbildungs-­‐,	
  bzw.	
  Schilderungstechnik.	
  Das	
  
erinnert	
  uns	
  an	
  Arne	
  Scheuermanns	
  Unterscheidung	
  zwischen	
  Präsentation	
  und	
  
Repräsentation.	
  C.	
  S.	
  Lewis	
  hat	
  ihn	
  den	
  Realismus	
  der	
  Darstellung	
  ("realism	
  of	
  
presentation")	
  genannt:	
  Ein	
  Stück	
  Wirklichkeit	
  wird	
  mechanisch	
  möglichst	
  
originalgetreu	
  mit	
  möglichst	
  vielen	
  Details	
  abgebildet.	
  Das	
  ist	
  in	
  der	
  Literatur	
  nicht	
  
anders	
  als	
  in	
  der	
  Kunst	
  und	
  der	
  Fotografie,	
  z.B.	
  bei	
  Gustave	
  Courbets	
  Steineklopfern.	
  Um	
  
eine	
  solche	
  realistische	
  Darstellung	
  ging	
  es	
  anderen	
  Kunstepochen	
  überhaupt	
  nicht,	
  z.B.	
  
bei	
  Impressionisten	
  wie	
  Claude	
  Monet.	
  Natürlich	
  fragen	
  sich	
  Künstler	
  oder	
  Künstlerin	
  an	
  
dieser	
  Stelle	
  tausend	
  Fragen,	
  z.B.:	
  Wie	
  umfassend	
  muss	
  das	
  Bild	
  der	
  Wirklichkeit	
  sein,	
  
dass	
  ich	
  liefere?	
  Kann	
  nur	
  eine	
  Detailstudie	
  realistisch	
  sein?	
  Oder	
  ist	
  erst	
  eine	
  
Gesamtsicht	
  der	
  Welt	
  realistisch?	
  	
  
	
  
•	
  Realismus	
  kann	
  auch	
  als	
  Rankingkriterium	
  für	
  das	
  verstanden	
  werden,	
  was	
  wahr	
  ist.	
  
Abgesehen	
  von	
  den	
  Darstellungstechniken	
  des	
  Realismus,	
  die	
  von	
  Kunstsparte	
  zu	
  
Kunstsparte	
  variieren,	
  benutzen	
  wir	
  den	
  Begriff	
  auch,	
  um	
  auszudrücken,	
  dass	
  eine	
  
gegenständliche	
  Darstellung	
  mehr	
  oder	
  weniger	
  nahe	
  an	
  dem	
  Dargestellten	
  dran	
  ist.	
  



Hier	
  kommt	
  ein	
  Realismus	
  ins	
  Spiel,	
  den	
  C.	
  S.	
  Lewis	
  "Realismus	
  des	
  Inhalts"	
  genannt	
  hat	
  
("realism	
  of	
  content"):	
  	
  
	
  

Wir	
  müssen	
  zuerst	
  entscheiden,	
  von	
  welcher	
  Art	
  von	
  Dichtung	
  wir	
  mit	
  Recht	
  
sagen	
  können,	
  daß	
  sie	
  lebensecht	
  sei.	
  Meiner	
  Meinung	
  nach	
  sollten	
  wir	
  sagen,	
  
daß	
  ein	
  Buch	
  diese	
  Eigenschaft	
  besitzt,	
  wenn	
  ein	
  vernünftiger	
  Leser	
  am	
  Ende	
  
sagen	
  kann:	
  "Ja.	
  Dies	
  hier	
  –	
  so	
  finster	
  oder	
  so	
  prächtig,	
  so	
  leer	
  oder	
  so	
  ironisch	
  –	
  
ist	
  unser	
  Leben.	
  Das	
  sind	
  die	
  Dinge,	
  die	
  geschehen.	
  So	
  verhalten	
  sich	
  die	
  
Menschen."	
  Wenn	
  wir	
  aber	
  sagen:	
  "So	
  sind	
  die	
  Dinge,	
  die	
  geschehen",	
  meinen	
  
wir	
  dann	
  die	
  Dinge,	
  die	
  gewöhnlich	
  oder	
  oft	
  geschehen,	
  die	
  Dinge,	
  die	
  typisch	
  
sind	
  für	
  das	
  Schicksal	
  des	
  Menschen?	
  Oder	
  meinen	
  wir:	
  "So	
  könnten	
  die	
  Dinge	
  
geschehen,	
  oder	
  so	
  sind	
  sie	
  unter	
  tausend	
  Fällen	
  einmal	
  geschehen?'"	
  (Über	
  das	
  
Lesen	
  von	
  Büchern	
  60).	
  

	
  
Natürlich	
  ergibt	
  sich	
  dann	
  ziemlich	
  schnell	
  die	
  Frage:	
  Warum	
  oder	
  zu	
  welchem	
  Zweck	
  
soll	
  die	
  Wirklichkeit	
  abgebildet	
  werden?	
  Um	
  Menschen	
  positiv	
  darauf	
  einzustimmen,	
  
diese	
  schöne	
  Wirklichkeit	
  zu	
  genießen?	
  Oder	
  um	
  sie,	
  wenn	
  sie	
  nicht	
  schön	
  ist,	
  zu	
  
verbessern?	
  Vielleicht	
  auch,	
  um	
  zu	
  zeigen,	
  wie	
  aussichtslos	
  alle	
  
Verbesserungsbemühungen	
  sind?	
  Das	
  Letztere	
  war	
  das	
  Anliegen	
  vieler	
  Werke	
  des	
  
ausgehenden	
  19.	
  und	
  beginnenden	
  20.	
  Jahrhunderts.	
  Das	
  war	
  das	
  Anliegen	
  des	
  
Naturalismus.	
  
	
  
•	
  Von	
  hier	
  ist	
  es	
  nicht	
  weit	
  bis	
  zum	
  Realismus	
  als	
  einer	
  Ideologie,	
  die	
  aus	
  der	
  
sichtbaren	
  Welt	
  und	
  der	
  historischen	
  Erfahrung	
  Schlüsse	
  darüber	
  zieht,	
  was	
  überhaupt	
  
möglich	
  ist	
  und	
  was	
  nicht.	
  Ein	
  Beispiel:	
  Als	
  im	
  Jahr	
  1900	
  die	
  zwei	
  Brüder	
  Wilbur	
  und	
  
Orville	
  Wright	
  hinter	
  den	
  Sanddünen	
  von	
  Kitty	
  Hawk,	
  NC,	
  an	
  ihrem	
  ersten	
  Gleitflugzeug	
  
schraubten,	
  wurden	
  sie	
  von	
  den	
  örtlichen	
  Nachbarn	
  mit	
  einer	
  Mischung	
  aus	
  Argwohn	
  
und	
  Mitleid	
  beobachtet.	
  Überall	
  hörte	
  man	
  das	
  Argument:	
  "Gott	
  hat	
  es	
  nicht	
  gewollt,	
  
dass	
  der	
  Mensch	
  fliegen	
  kann.	
  Wenn	
  er	
  es	
  gewollt	
  hätte,	
  hätte	
  er	
  ihm	
  ein	
  paar	
  Flügel	
  auf	
  
die	
  Schultern	
  gesetzt."	
  Die	
  Brüder	
  ließen	
  sich	
  von	
  diesem	
  Realismus	
  nicht	
  entmutigen.	
  
Aber	
  als	
  sie	
  im	
  nächsten	
  Sommer	
  nach	
  weiteren	
  Wochen	
  voller	
  Mücken	
  und	
  Sandflöhe	
  
und	
  Bruchlandungen	
  frustriert	
  nach	
  Hause	
  fuhren,	
  sagte	
  Wilbur:	
  "Auch	
  in	
  tausend	
  
Jahren	
  wird	
  der	
  Mensch	
  nicht	
  fliegen	
  können!"	
  (Price).	
  Die	
  New	
  York	
  Times	
  war	
  noch	
  
realistischer:	
  Gut	
  zwei	
  Monate,	
  bevor	
  Ende	
  1903	
  die	
  Wright-­‐Brüder	
  dann	
  tatsächlich	
  
den	
  ersten	
  bemannten	
  Flug	
  schafften,	
  schrieb	
  sie	
  –	
  mit	
  Hinweis	
  auf	
  die	
  Evolution	
  von	
  
Vögeln	
  und	
  Menschen	
  –	
  dass	
  es	
  zwischen	
  einer	
  und	
  zehn	
  Millionen	
  Jahre	
  dauern	
  würde,	
  
ehe	
  die	
  vereinten	
  Bemühungen	
  von	
  Mathematikern	
  und	
  Mechanikern	
  eine	
  flugfähige	
  
Maschine	
  entwickeln	
  würden	
  (Sanger).	
  So	
  etwas	
  nennt	
  man	
  eine	
  realistische	
  
Einschätzung.	
  Eine	
  solche	
  Haltung	
  bringt	
  am	
  Ende	
  dann	
  das	
  Unwort	
  des	
  Jahres	
  2010,	
  
"alternativlos",	
  hervor.	
  
	
  
	
   2.	
  Welche	
  anderen	
  Strategien	
  benutzt	
  die	
  Literatur?	
  Sie	
  benutzt	
  auch	
  die	
  Sprache	
  
des	
  praktischen	
  Sinns.	
  Positiv	
  durch	
  Beschreibung	
  von	
  Konfliktlösungen,	
  durch	
  
Handlungs-­‐,	
  Veränderungs-­‐	
  und	
  Organisationsempfehlungen,	
  z.B.	
  in	
  Form	
  von	
  
modellhaften	
  Geschichten.	
  Oder	
  negativ	
  durch	
  Warnungen,	
  oder	
  Ironie	
  oder	
  
Verfremdung	
  –	
  aber	
  immer	
  innerhalb	
  unserer	
  Welt.	
  	
  
	
  
	
   Mit	
  der	
  Technik	
  der	
  Verfremdung,	
  u.	
  a.	
  mit	
  Übertreibung	
  oder	
  Untertreibung,	
  
arbeiten	
  die	
  Gattung	
  der	
  Satire	
  und	
  ihre	
  Kollegen	
  Persiflage,	
  Parodie,	
  Travestie	
  und	
  
Karikatur.	
  Irgendein	
  für	
  bedeutend	
  gehaltenes	
  Detail	
  wird	
  über-­‐	
  oder	
  untertrieben	
  und	
  



macht	
  eine	
  unsichtbare	
  Haltung	
  sichtbar.	
  Und	
  Propaganda	
  und	
  erbauliche	
  Literatur	
  
jeder	
  couleur	
  versuchen	
  damit,	
  das	
  Denken	
  und	
  Handeln	
  ihrer	
  Leser	
  in	
  eine	
  bestimmte	
  
Richtung	
  hin	
  zu	
  lenken.	
  
	
  
	
   3.	
  Eine	
  weitere	
  Strategie	
  von	
  Literaten	
  besteht	
  in	
  dem	
  Entwurf	
  von	
  
überzeitlichen	
  oder	
  überörtlichen	
  Alternativwelten	
  und	
  führt	
  uns	
  damit	
  in	
  den	
  Bereich	
  
der	
  fantasy.	
  Was	
  ist	
  das	
  eigentlich?	
  Man	
  versteht	
  darunter	
  u.	
  a.	
  Fabel,	
  Märchen,	
  Utopie	
  
und	
  Science	
  Fiction.	
  Äußerst	
  knapp	
  definiert	
  C.	
  S.	
  Lewis:	
  "Als	
  literarischer	
  Begriff	
  
bedeutet	
  [fantasy]	
  jede	
  Erzählung,	
  die	
  von	
  Unmöglichem	
  und	
  Übernatürlichem	
  handelt"	
  
(51).	
  Eine	
  ausführlichere	
  Definition	
  lautet:	
  
	
  

.	
  .	
  .	
  fantasy	
  bezeichnet	
  gewöhnlich	
  ein	
  bewusstes	
  Verlassen	
  der	
  Wirklichkeit.	
  Der	
  
Begriff	
  wird	
  auf	
  ein	
  Werk	
  angewendet,	
  das	
  in	
  einer	
  nichtexistenten	
  und	
  
unwirklichen	
  Welt	
  spielt,	
  wie	
  z.B.	
  in	
  einem	
  Feenland,	
  oder	
  unglaubliche	
  und	
  
unwirkliche	
  	
  Charaktere	
  beinhaltet	
  .	
  .	
  .	
  oder	
  auf	
  wissenschaftliche	
  Prinzipien	
  
aufbaut,	
  die	
  bisher	
  nicht	
  entdeckt	
  oder	
  konträr	
  zu	
  gegenwärtiger	
  Erfahrung	
  
sind,	
  wie	
  in	
  einiger	
  Science	
  Fiction	
  und	
  utopischen	
  Literatur.	
  Fantasy	
  kann	
  dem	
  
Zweck	
  des	
  rein	
  launischen	
  Vergnügens	
  dienen	
  oder	
  das	
  Medium	
  einer	
  
ernsthaften	
  Kommentierung	
  der	
  Wirklichkeit	
  sein.	
  (Holman	
  and	
  Harmon)	
  

	
  
"Rein	
  launisches	
  Vergnügen":	
  Das	
  lässt	
  sich	
  tatsächlich	
  in	
  manchen	
  fantastischen	
  
Werken	
  herausspüren,	
  z.B.	
  in	
  Paul	
  Scheerbarts	
  Asteroidenroman	
  Lésabendio	
  von	
  1913,	
  
wo	
  einfach	
  nur	
  mit	
  tänzerischer	
  Leichtigkeit	
  Gedankenspiele	
  ausprobiert	
  werden.	
  
	
  

Lesa	
  steckte	
  sich	
  einen	
  Zweig	
  seines	
  Blasenkrauts	
  in	
  den	
  Mund,	
  ließ	
  seinen	
  Arm	
  
elektrisch	
  leuchten	
  und	
  rauchte,	
  daß	
  große	
  schimmernde	
  Blasen	
  zur	
  Decke	
  
seines	
  Schlafsacks	
  aufstiegen	
  –	
  die	
  Blasen	
  veränderten,	
  wenn	
  sie	
  aus	
  dem	
  Munde	
  
mit	
  den	
  kleinen	
  weißen	
  Kautschukzähnen	
  herauskamen,	
  immer	
  wieder	
  ihre	
  
Farben	
  und	
  sahen	
  oft	
  wie	
  Perlmutter	
  und	
  wie	
  Seifenblasen	
  aus,	
  wenn	
  sie	
  langsam	
  
sich	
  drehend	
  empostiegen;	
  und	
  oben	
  an	
  der	
  Decke	
  des	
  Schlafsackes	
  bewegten	
  
sich	
  die	
  Farbenspiele	
  noch	
  lange	
  Zeit	
  in	
  den	
  Blasen,	
  ohne	
  daß	
  diese	
  zerplatzten	
  
(117).	
  

	
  
Aber	
  gewöhnlich	
  lassen	
  sich	
  in	
  Werken	
  der	
  fantasy	
  relativ	
  klare	
  Strategien	
  der	
  
Auseinandersetzung	
  mit	
  der	
  Wirklichkeit	
  feststellen:	
  Flucht	
  und	
  Eskapismus	
  (meine	
  
eigene	
  Welt	
  gefällt	
  mir	
  nicht),	
  politischer,	
  religiöser	
  oder	
  ethischer	
  Veränderungswille	
  
(wie	
  könnte	
  eine	
  perfekte	
  utopische	
  Welt	
  aussehen?),	
  Warnung	
  (wie	
  könnte	
  eine	
  
fehlgeleitete	
  Welt	
  aussehen?)	
  oder	
  Sichtbarmachung	
  von	
  überzeitlichen	
  
Gesetzmäßigkeiten	
  (z.	
  B.	
  im	
  Märchen).	
  
	
  
	
   Wie	
  sieht	
  das	
  konkret	
  im	
  Märchen	
  aus,	
  in	
  dem	
  ja	
  das	
  Übernatürliche	
  zum	
  
Programm	
  gehört?	
  
	
  

In	
  seiner	
  geschriebenen	
  Form	
  neigt	
  das	
  Märchen	
  dazu,	
  eine	
  Prosaerzählung	
  
über	
  die	
  Geschicke	
  und	
  Missgeschicke	
  eines	
  Helden	
  oder	
  einer	
  Heldin	
  zu	
  sein,	
  
die	
  verschiedene	
  mehr	
  oder	
  weniger	
  übernatürliche	
  Abenteuer	
  durchleben	
  und	
  
danach	
  allzeit	
  glücklich	
  weiterleben.	
  Zauber,	
  Beschwörung,	
  Verkleidung	
  und	
  
Bann	
  sind	
  einige	
  der	
  Hauptbestandteile	
  solcher	
  Geschichten,	
  die	
  oft	
  eine	
  
hintergründige	
  	
  Deutung	
  menschlicher	
  Natur	
  und	
  Psychologie	
  beinhalten.	
  
(Cuddon)	
  



	
  
Was	
  immer	
  wir	
  an	
  persönlichen	
  Märchenerinnerungen	
  mit	
  uns	
  tragen	
  und	
  was	
  wir	
  
allegemein	
  mit	
  Märchen	
  assoziieren,	
  sollte	
  uns	
  nicht	
  dazu	
  verführen,	
  Märchen	
  für	
  ein	
  
kindliches	
  Genre	
  zu	
  halten.	
  Lewis	
  widmete	
  den	
  ersten	
  Band	
  seiner	
  Narnia-­‐Geschichten	
  
seiner	
  Patentochter	
  Lucy	
  Barfield:	
  
	
  

Meine	
  liebe	
  Lucy,	
  
	
   ich	
  schrieb	
  diese	
  Geschichte	
  für	
  Dich,	
  aber	
  als	
  ich	
  sie	
  begann,	
  war	
  mir	
  nicht	
  
klar,	
  dass	
  Mädchen	
  schneller	
  als	
  Bücher	
  wachsen.	
  Deshalb	
  bist	
  du	
  jetzt	
  schon	
  zu	
  
alt	
  für	
  Märchen,	
  und	
  wenn	
  dies	
  Buch	
  gedruckt	
  und	
  gebunden	
  ist,	
  wirst	
  Du	
  noch	
  
älter	
  sein.	
  Aber	
  eines	
  Tages	
  wirst	
  Du	
  alt	
  genug	
  sein,	
  um	
  wieder	
  Märchen	
  zu	
  
lesen.	
  Du	
  kannst	
  es	
  dann	
  von	
  einem	
  der	
  oberen	
  Regalbretter	
  nehmen,	
  es	
  
abstauben	
  und	
  mir	
  sagen,	
  was	
  Du	
  davon	
  denkst.	
  Ich	
  werde	
  wahrscheinlich	
  zu	
  
taub	
  sein	
  und	
  zu	
  alt,	
  um	
  ein	
  einziges	
  Wort	
  zu	
  verstehen,	
  aber	
  ich	
  werde	
  noch	
  
immer	
  Dein	
  Dir	
  zugetaner	
  Pate	
  sein,	
  C.	
  S.	
  Lewis.	
  ("To	
  Lucy	
  Barfield")	
  

	
  
Wie	
  hieß	
  es	
  in	
  unserer	
  Definition:	
  fantasy	
  schafft	
  "nichtexistente"	
  und	
  "unwirkliche"	
  
Welten.	
  Von	
  diesen	
  Alternativuniversen	
  gibt	
  es	
  eine	
  Menge:	
  Man	
  muss	
  nur	
  Werner	
  Nells	
  
Atlas	
  der	
  fiktiven	
  Orte	
  aufschlagen	
  und	
  man	
  landet	
  in	
  Platos	
  Atlantis,	
  in	
  Sir	
  Thomas	
  
Mores	
  Utopia,	
  in	
  Frank	
  Baums	
  Land	
  von	
  Oz,	
  in	
  Carl	
  Banks'	
  und	
  Erika	
  Fuchs'	
  Duckburg	
  
(Entenhausen)	
  und	
  in	
  Michael	
  Endes	
  Lummerland.	
  
	
  
	
   Manche	
  dieser	
  Alternativwelten	
  sind	
  Kosmogonien,	
  Versuche	
  der	
  Erklärung,	
  wie	
  
Welten	
  entstehen	
  und	
  vor	
  allem,	
  wie	
  unsere	
  Welt	
  entstanden	
  ist.	
  Andere	
  haben	
  einen	
  
klaren	
  Bezug	
  zu	
  der	
  Welt,	
  in	
  der	
  Autor	
  oder	
  Autorin	
  leben	
  und	
  arbeiten.	
  Sie	
  projizieren	
  
positive	
  oder	
  negative	
  Trends,	
  die	
  sie	
  in	
  ihrer	
  eigenen	
  Welt	
  erkennen,	
  schätzen,	
  
fürchten,	
  auf	
  die	
  Leinwand	
  einer	
  anderen,	
  d.h.	
  parallelen	
  oder	
  alternativen,	
  zeitlich	
  oder	
  
räumlich	
  entfernten	
  Welt.	
  Auf	
  diese	
  Weise	
  sensibilisieren	
  sie	
  ihre	
  Leser	
  für	
  Gefahren	
  
oder	
  spornen	
  sie	
  an,	
  an	
  einer	
  besseren	
  Version	
  ihrer	
  eigenen	
  Welt	
  zu	
  arbeiten.	
  	
  
	
  
	
   Eine	
  der	
  populärsten	
  Alternativwelten	
  des	
  20.	
  Jahrhunderts	
  schuf	
  der	
  englische	
  
Literaturwissenschaftler	
  und	
  christliche	
  Apologet	
  Clive	
  Staples	
  Lewis:	
  das	
  Land	
  Narnia.	
  
Aber	
  er	
  entwarf	
  auch	
  die	
  höllische	
  Parallelwelt	
  des	
  Oberteufels	
  Screwtape	
  und	
  die	
  
halbwissenschaftliche	
  Welt	
  der	
  Planeten	
  Perelandra	
  und	
  Malacandra.	
  In	
  seinen	
  fantasy-­‐
Büchern	
  bewies	
  Lewis,	
  dass	
  christliche	
  Inhalte	
  zu	
  Hinguckern	
  werden,	
  wenn	
  man	
  sie	
  
einfach	
  neu	
  genug	
  erzählt.	
  
	
  
3	
  C.	
  S.	
  Lewis	
  und	
  seine	
  alternativen	
  Welten	
  
	
  
3.1	
  The	
  Screwtape	
  Letters	
  (1942)	
  
	
  
Das	
  während	
  des	
  Zweiten	
  Weltkriegs	
  entstandene	
  Buch	
  besteht	
  aus	
  31	
  Briefen	
  von	
  
Screwtape,	
  einem	
  älteren	
  Mitarbeiter	
  der	
  höllischen	
  Verwaltung,	
  an	
  den	
  jüngeren	
  Teufel	
  
Wormwood.	
  Das	
  globale	
  Thema	
  dieser	
  Briefsammlung	
  ist	
  die	
  Kunst	
  der	
  Versuchung.	
  
Wormwood	
  ist	
  auf	
  einen	
  jungen	
  Mann,	
  den	
  "Patienten",	
  angesetzt,	
  und	
  die	
  Briefe	
  zeigen	
  
an	
  vielen	
  kleinen	
  Alltagsbegebenheiten,	
  wie	
  die	
  dämonische	
  Welt	
  die	
  Menschenwelt	
  
sieht	
  und	
  zu	
  beeinflussen	
  versucht.	
  	
  
	
  
	
   Einige	
  Beispiele:	
  Der	
  Patient	
  ist	
  Christ	
  geworden,	
  könnte	
  aber	
  durch	
  die	
  kleinen	
  
Ärgernisse	
  des	
  Gemeindelebens	
  wieder	
  davon	
  abgebracht	
  werden.	
  Kleine	
  Sticheleien	
  



zwischen	
  dem	
  Patienten	
  und	
  seiner	
  Mutter	
  helfen	
  zur	
  Vergiftung	
  des	
  häuslichen	
  
Friedens.	
  Statt	
  richtig	
  zu	
  beten,	
  soll	
  der	
  Patient	
  sich	
  auf	
  eine	
  angemessene	
  
"Gebetsstimmung"	
  konzentrieren	
  (#	
  2-­‐3).	
  	
  
	
  
	
   Aus	
  dem	
  Blickwinkel	
  der	
  höllischen	
  Parallelwelt	
  sieht	
  alles	
  anders	
  aus:	
  Gott	
  ist	
  
der	
  "Feind":	
  Der	
  Mensch	
  –	
  zwischen	
  Geist	
  und	
  Tier	
  angesiedelt	
  –	
  wird	
  vom	
  "Feind"	
  
(Gott)	
  geliebt.	
  Er	
  will	
  alle	
  Menschen	
  zu	
  kleinen	
  Abbildern	
  von	
  sich	
  selbst	
  machen.	
  
Genuss	
  ist	
  eine	
  Erfindung	
  des	
  "Feindes".	
  Die	
  Teufel	
  können	
  Menschen	
  nur	
  dazu	
  bringen,	
  
sie	
  zu	
  missbrauchen	
  (#	
  8-­‐9).	
  Die	
  Haltung	
  der	
  Selbstlosigkeit	
  kann	
  pervertiert	
  werden,	
  
indem	
  sie	
  zu	
  einer	
  bewusst	
  zur	
  Schau	
  gestellten	
  Geste	
  gemacht	
  wird	
  (#	
  26).	
  Gebet	
  und	
  
(Nicht-­‐)Erhörung	
  müssen	
  dem	
  Menschen	
  als	
  zeitlich	
  versetzte	
  Ereignisse	
  erscheinen.	
  Er	
  
darf	
  nicht	
  wissen,	
  dass	
  Gott	
  in	
  seinem	
  großen	
  Jetzt	
  alles	
  gleichzeitig	
  sieht	
  (#	
  27).	
  
	
  
	
   Warum	
  diese	
  intensive	
  Beschäftigung	
  mit	
  den	
  Teufeln	
  und	
  ihren	
  perfiden	
  
Strategien?	
  Wir	
  müssen	
  bei	
  der	
  Lektüre	
  immer	
  mitdenken,	
  was	
  Lewis	
  selbst	
  am	
  Anfang	
  
des	
  Buches	
  sagt:	
  
	
  	
  

Es	
  gibt	
  zwei	
  gleich	
  schwere,	
  einander	
  entgegengesetzte	
  Irrtümer,	
  die	
  wir	
  
Menschen	
  bezüglich	
  der	
  Teufel	
  begehen	
  können.	
  Der	
  eine	
  besteht	
  darin,	
  nicht	
  
an	
  ihre	
  Existenz	
  zu	
  glauben.	
  Der	
  andere	
  ist,	
  an	
  sie	
  zu	
  glauben	
  und	
  ein	
  
übertriebenes	
  und	
  ungesundes	
  Interesse	
  an	
  ihnen	
  zu	
  zeigen.	
  Sie	
  selbst	
  freuen	
  
sich	
  über	
  beide	
  Irrtümer	
  gleichermaßen	
  und	
  schließen	
  den	
  Materialisten	
  
ebenso	
  herzlich	
  in	
  die	
  Arme	
  wie	
  den	
  Geisterbeschwörer.	
  (7)	
  

	
  
Mit	
  seiner	
  Darstellung	
  der	
  höllischen	
  Korrespondenz	
  erschafft	
  Lewis	
  eine	
  Welt	
  unter	
  
unserer	
  Welt	
  –	
  oder	
  soll	
  man	
  sagen:	
  er	
  macht	
  sie	
  sichtbar?	
  –	
  die	
  eine	
  ironisch	
  
gebrochene	
  Deutung	
  unserer	
  Selbstverständlichkeiten	
  liefert.	
  Aus	
  dieser	
  Welt	
  gibt	
  es	
  
ständige	
  Verbindungen	
  in	
  unsere	
  Welt,	
  effektive	
  und	
  ineffektive	
  Einflussnahmen.	
  Aber	
  
diese	
  "untere"	
  Welt	
  lässt	
  gleichzeitig	
  eine	
  "höhere"	
  Welt	
  erahnen,	
  über	
  unserer	
  Welt.	
  
Und	
  das,	
  was	
  in	
  unserer	
  Welt	
  geschieht,	
  entpuppt	
  sich	
  als	
  Schauplatz	
  eines	
  Kampfes,	
  in	
  
dem	
  nicht	
  nur	
  unsere	
  menschlichen	
  Kräfte	
  und	
  Willensanstrengungen	
  entscheiden,	
  
sondern	
  in	
  dem	
  wir	
  die	
  eigentlichen	
  Kräfteverhältnisse	
  oft	
  einfach	
  nicht	
  durchblicken	
  
und	
  uns	
  bisweilen	
  zu	
  Marionetten	
  der	
  bösen	
  Mächte	
  machen.	
  
	
  
3.2	
  Space	
  Trilogy	
  
	
  
Zwischen	
  1938	
  und	
  1945	
  schrieb	
  C.	
  S.	
  Lewis	
  drei	
  Romane,	
  in	
  denen	
  er	
  außerirdische	
  
Welten	
  erschuf	
  bzw.	
  mit	
  der	
  Erde	
  in	
  Kontakt	
  brachte.	
  Der	
  erste	
  Roman	
  war	
  Jenseits	
  des	
  
schweigenden	
  Sterns	
  (Out	
  of	
  the	
  Silent	
  Planet),	
  in	
  dem	
  Dr.	
  Elwin	
  Ransom	
  ("Erlösung",	
  
"Lösegeld"),	
  Philologe	
  an	
  der	
  Universität	
  Cambridge	
  in	
  einem	
  abgelegenen	
  Haus	
  den	
  
alten	
  (unsympathischen)	
  Mitstudenten	
  Devine	
  und	
  den	
  berühmten	
  (aber	
  ebenso	
  
unsympathischen)	
  Physiker	
  Weston	
  trifft.	
  Sie	
  entführen	
  Ransom	
  in	
  einem	
  
selbstgebauten	
  Raumschiff	
  auf	
  den	
  Planeten	
  Malacandra	
  (Mars),	
  wo	
  der	
  eine	
  
wirtschaftliche	
  Vorteile	
  sucht	
  und	
  der	
  andere	
  versucht,	
  durch	
  wissenschaftlichen	
  
Fortschritt	
  die	
  Menschheit	
  im	
  Weltall	
  zu	
  verbreiten.	
  Die	
  Marsbewohner	
  wehren	
  sich	
  
gegen	
  die	
  Eindringlinge,	
  und	
  der	
  Kampf	
  von	
  Gut	
  gegen	
  Böse	
  endet	
  damit,	
  dass	
  der	
  
Oyarsa,	
  der	
  gute	
  Herrscher	
  von	
  Malacandra,	
  die	
  bösartigen	
  Menschen	
  des	
  Planeten	
  
verweist.	
  Wir	
  treffen	
  ihn	
  später	
  wieder	
  in	
  dem	
  dritten	
  Band	
  der	
  Trilogie,	
  Die	
  böse	
  Macht:	
  
Ein	
  modernes	
  Märchen	
  für	
  Erwachsene	
  (That	
  Hideous	
  Strength:	
  A	
  Modern	
  Fairy-­‐Tale	
  for	
  



Grown-­‐Ups).	
  Der	
  spielt	
  allerdings	
  nicht	
  auf	
  einem	
  anderen	
  Planeten	
  sondern	
  auf	
  der	
  
Erde	
  und	
  beschwört	
  sowohl	
  eine	
  vergangene	
  wie	
  auch	
  eine	
  zukünftige	
  Welt	
  herauf.	
  
	
  
Perelandra	
  
	
  
Für	
  uns	
  am	
  interessantesten	
  ist	
  der	
  zweite	
  Roman,	
  Perelandra,	
  denn	
  der	
  hat	
  einen	
  
direkten	
  biblischen	
  Bezug.	
  Diesmal	
  reist	
  Ransom	
  zum	
  Planeten	
  Venus	
  (Perelandra),	
  da	
  
der	
  Schwarze	
  Herrscher	
  ("Oyarsa")	
  der	
  Erde	
  Perelandra	
  angreifen	
  will.	
  Dieser	
  Angriff	
  
hat	
  große	
  Ähnlichkeit	
  mit	
  der	
  Versuchung	
  Evas	
  durch	
  die	
  Schlange.	
  Eva	
  ist	
  hier	
  eine	
  
göttinnenähnliche,	
  unbekleidete	
  "Green	
  Lady",	
  die	
  von	
  Tieren	
  umgeben	
  ist	
  und	
  eine	
  
große	
  Heiterkeit	
  ausstrahlt.	
  Sie	
  lebt	
  mit	
  einem	
  König	
  allein	
  auf	
  dem	
  Planeten	
  und	
  ist	
  in	
  
ungetrübtem	
  Kontakt	
  mit	
  Maleldil	
  (Gott).	
  Sie	
  hat	
  sich	
  bislang	
  nicht	
  als	
  eigenständige	
  
Persönlichkeit	
  wahrgenommen	
  und	
  weiß	
  nichts	
  vom	
  Bösen.	
  Sie	
  erfährt	
  erst	
  von	
  
Ransom,	
  dass	
  es	
  eine	
  Wahl	
  zwischen	
  Böse	
  und	
  Gut	
  gibt.	
  Ransom	
  und	
  die	
  Lady	
  erreichen	
  
das	
  einzige	
  Festland	
  auf	
  Perelandra,	
  auf	
  dem	
  sie	
  und	
  der	
  König	
  nach	
  dem	
  Gebot	
  
Maleldils	
  aber	
  nicht	
  übernachten	
  dürfen.	
  	
  
	
  
	
   Weston	
  landet	
  mit	
  einem	
  Raumschiff.	
  Er	
  will	
  wieder	
  einen	
  Planeten	
  und	
  eine	
  	
  
Welt	
  nach	
  seiner	
  Theorie	
  der	
  ewigen	
  Evolution	
  und	
  spirituellen	
  Revolution	
  erobern.	
  Als	
  
er	
  sich	
  auf	
  den	
  Teufel	
  beruft,	
  bekommt	
  er	
  einen	
  Krampf	
  und	
  ist	
  von	
  nun	
  an	
  vom	
  Teufel	
  
besessen.	
  Er	
  wird	
  zum	
  Un-­‐Menschen	
  ("Un-­‐Man").	
  Dieser	
  Un-­‐Mensch	
  will	
  die	
  Lady	
  
überreden,	
  die	
  Nacht	
  auf	
  dem	
  Festland	
  zu	
  verbringen:	
  Maleldil	
  habe	
  ihr	
  nicht	
  verboten,	
  
darüber	
  	
  nachzudenken.	
  Maleldil,	
  sagt	
  der	
  Un-­‐Mensch,	
  wünsche	
  sich	
  sogar	
  einen	
  Akt	
  des	
  
Ungehorsams,	
  damit	
  seine	
  Geschöpfe	
  eigenständige	
  Wesen	
  würden.	
  Ransom	
  erkennt,	
  
dass	
  er	
  die	
  Aufgabe	
  hat,	
  das	
  Sprachrohr	
  Maleldils	
  (der	
  auf	
  Erden	
  Mensch	
  wurde)	
  auf	
  
Perelandra	
  zu	
  sein.	
  Ransom	
  beginnt	
  einen	
  physischen	
  Kampf	
  mit	
  dem	
  Un-­‐Menschen	
  und	
  
stößt	
  ihn	
  schließlich	
  in	
  einer	
  finsteren	
  Höhle	
  in	
  einen	
  feurigen	
  Abgrund.	
  Ransom	
  trägt	
  
nur	
  eine	
  Wunde	
  an	
  der	
  Ferse	
  aus	
  dem	
  Kampf	
  davon.	
  Er	
  begegnet	
  den	
  Oyarsas	
  von	
  
Malacandra	
  und	
  Perelandra,	
  die	
  die	
  mythischen	
  Gestalten	
  von	
  Mars	
  und	
  Venus	
  
annehmen.	
  König	
  Tor	
  und	
  Lady	
  Tinidril,	
  alias	
  Adam	
  und	
  Eva,	
  erscheinen,	
  und	
  erzählen,	
  
dass	
  der	
  König	
  in	
  der	
  Zwischenzeit	
  von	
  Maleldil	
  über	
  Gut	
  und	
  Böse	
  unterrichtet	
  wurde.	
  
Einer	
  der	
  absoluten	
  Höhepunkte	
  findet	
  sich	
  in	
  Kap.	
  17:	
  Dort	
  finden	
  wir	
  den	
  Großen	
  
Tanz,	
  die	
  Lobpreisfeier,	
  in	
  der	
  Gott	
  –	
  Maleldil	
  –	
  besungen	
  wird.	
  (Ich	
  wünschte	
  mir,	
  dass	
  
mancher	
  sogenannte	
  "Lobpreisblock"	
  in	
  unseren	
  Gottesdiensten	
  nur	
  halb	
  so	
  substantiell	
  
und	
  intensiv	
  wäre	
  wie	
  diese	
  Kette	
  von	
  ineinander	
  greifenden	
  Wahrheiten	
  ...)	
  	
  
	
  
	
   Wir	
  haben	
  es	
  also	
  bei	
  Perelandra	
  mit	
  dem	
  biblischen	
  Bericht	
  vom	
  Sündenfall	
  in	
  
Genesis	
  3	
  zu	
  tun,	
  und	
  Lewis	
  erzeugt	
  die	
  Spannung	
  seiner	
  Handlung	
  dadurch,	
  dass	
  er	
  uns	
  
als	
  Leser	
  mit	
  hinein	
  nimmt	
  in	
  das	
  Für	
  und	
  das	
  Wider,	
  die	
  Verlockung	
  und	
  die	
  
Abschreckung	
  des	
  Versuchungsprozesses.	
  Ransom	
  spielt	
  die	
  Rolle	
  eines	
  Schutzengels,	
  
der	
  Eva	
  vor	
  dem	
  Verderben	
  bewahren	
  möchte	
  und	
  es	
  unter	
  Einsatz	
  aller	
  Kräfte,	
  aber	
  
auch	
  auf	
  Kosten	
  seiner	
  Gesundheit	
  schafft.	
  Er	
  zahlt	
  tatsächlich	
  ein	
  Lösegeld,	
  das	
  die	
  Eva	
  
von	
  Perelandra	
  ihre	
  Freiheit	
  behalten	
  lässt.	
  Die	
  alternative	
  Welt,	
  die	
  C.	
  S.	
  Lewis	
  schafft,	
  
liegt	
  auf	
  diese	
  Weise	
  in	
  der	
  biblischen	
  Vergangenheit	
  und	
  nimmt	
  uns	
  mit	
  hinein	
  in	
  eine	
  
persönliche	
  Auseinandersetzung	
  mit	
  der	
  Macht	
  des	
  Bösen,	
  die	
  heute	
  wie	
  damals	
  ebenso	
  
subtil	
  wie	
  aggressiv	
  versucht,	
  uns	
  von	
  Gott	
  und	
  seinen	
  Geboten	
  fortzulocken.	
  
	
  
	
   	
  



3.3	
  Die	
  Chroniken	
  von	
  Narnia	
  
	
  
Die	
  wahrscheinlich	
  bekannteste	
  Alternativwelt	
  von	
  Lewis	
  ist	
  natürlich	
  das	
  Land	
  Narnia,	
  
das	
  er	
  in	
  sieben	
  Chroniken	
  vor	
  uns	
  ausbreitet.	
  Auch	
  hier	
  erstreckt	
  sich	
  der	
  Blick	
  von	
  der	
  
Vergangenheit	
  bis	
  in	
  die	
  Zukunft,	
  von	
  der	
  Entstehung	
  der	
  Welt	
  und	
  dem	
  Sündenfall	
  (Das	
  
Wunder	
  von	
  Narnia,	
  1955)	
  bis	
  zur	
  Apokalypse	
  (Der	
  letzte	
  Kampf,	
  1956).	
  Chronologisch	
  
dazwischen	
  liegt	
  das	
  als	
  erstes	
  Buch	
  der	
  Reihe	
  erschienene	
  Der	
  König	
  von	
  Narnia	
  (The	
  
Lion,	
  the	
  Witch,	
  and	
  the	
  Wardrobe,	
  1950),	
  in	
  dem	
  der	
  Erlösungstod	
  und	
  die	
  Auferstehung	
  
Jesu	
  Christi	
  dargestellt	
  wird.	
  
	
  
Der	
  König	
  von	
  Narnia	
  
	
  
Die	
  Kinder	
  Peter,	
  Susan,	
  Edmund	
  und	
  Lucy	
  Pevensie	
  sind	
  während	
  des	
  Krieges	
  aus	
  
London	
  ins	
  Haus	
  von	
  Professor	
  Digory	
  Kirke	
  auf	
  dem	
  Land	
  	
  evakuiert	
  worden.	
  Beim	
  
Versteckspiel	
  findet	
  Lucy	
  in	
  einem	
  Kleiderschrank	
  einen	
  Weg	
  in	
  ein	
  winterliches	
  Land,	
  
in	
  dem	
  sie	
  einen	
  Faun	
  trifft.	
  In	
  Narnia	
  ist	
  immer	
  Winter	
  aber	
  niemals	
  Weihnachten.	
  Die	
  
Ursache	
  ist	
  die	
  Herrschaft	
  der	
  Weißen	
  Hexe.	
  Obwohl	
  ihre	
  Geschwister	
  ihr	
  zunächst	
  nicht	
  
glauben,	
  gelangen	
  zum	
  Schluss	
  alle	
  vier	
  zusammen	
  nach	
  Narnia.	
  Mit	
  einer	
  Biberfamilie	
  
suchen	
  sie	
  den	
  eigentlichen	
  Herrscher	
  von	
  Narnia,	
  den	
  Löwen	
  Aslan.	
  Wegen	
  seiner	
  
Anwesenheit	
  taut	
  es	
  in	
  Narnia.	
  	
  
	
  
	
   Edmund	
  ist	
  mittlerweile	
  in	
  Kontakt	
  mit	
  der	
  Weißen	
  Hexe	
  gekommen,	
  ist	
  
abhängig	
  von	
  ihr	
  geworden	
  und	
  verrät	
  seine	
  Geschwister.	
  Sie	
  hält	
  ihn	
  gefangen.	
  Es	
  gibt	
  
eine	
  Prophezeiung,	
  dass	
  die	
  Herrschaft	
  der	
  Weißen	
  Hexe	
  zu	
  Ende	
  ist,	
  wenn	
  vier	
  Söhne	
  
Adams	
  und	
  Töchter	
  Evas	
  auf	
  den	
  Thronen	
  des	
  Schlosses	
  Cair	
  Paravel	
  sitzen.	
  Um	
  das	
  zu	
  
verhindern,	
  reist	
  auch	
  die	
  Hexe	
  mit	
  Edmund	
  zu	
  dem	
  Steintisch,	
  an	
  dem	
  Aslan	
  erscheinen	
  
soll.	
  Ein	
  Tiefer	
  Zauber	
  fordert	
  den	
  Tod	
  jedes	
  Verräters,	
  und	
  deshalb	
  hat	
  die	
  Hexe	
  das	
  
Recht,	
  Edmund	
  zu	
  töten.	
  Aslan	
  bietet	
  sich	
  am	
  Steintisch	
  als	
  Ersatzopfer	
  an	
  und	
  wird	
  von	
  
der	
  Hexe	
  getötet.	
  	
  
	
  
	
   Susan	
  und	
  Lucy	
  erleben	
  Aslans	
  Tod	
  und	
  schleichen	
  sich,	
  nachdem	
  die	
  höllischen	
  
Horden	
  abgezogen	
  sind,	
  zu	
  dem	
  Steintisch,	
  auf	
  dem	
  der	
  Leichnam	
  des	
  Löwen	
  liegt.	
  
Untröstlich	
  wachen	
  sie	
  die	
  Nacht	
  über	
  bei	
  ihm	
  und	
  beschließen	
  dann	
  wegzugehen,	
  als	
  
der	
  Steintisch	
  zerbricht.	
  Aslan	
  erscheint	
  ihnen:	
  Der	
  Tod	
  ist	
  besiegt.	
  Der	
  Löwe	
  bringt	
  die	
  
Mädchen	
  dahin,	
  wo	
  die	
  Schlacht	
  mit	
  der	
  Hexe	
  tobt	
  und	
  führt	
  die	
  Narnianer	
  zum	
  Sieg.	
  Er	
  
krönt	
  die	
  Kinder	
  zu	
  Königinnen	
  und	
  Königinnen,	
  und	
  nach	
  vielen	
  Jahren	
  glücklicher	
  
Herrschaft	
  kommen	
  sie	
  bei	
  der	
  Jagd	
  nach	
  dem	
  Weißen	
  Hirsch	
  wieder	
  durch	
  den	
  Schrank	
  
in	
  ihre	
  englische	
  Welt	
  zurück.	
  	
  	
  
	
  
4	
  Alternative	
  Welten	
  in	
  der	
  Bibel	
  
	
  
	
   Für	
  christlich	
  sozialisierte	
  Augen	
  und	
  Ohren	
  sind	
  die	
  Parallelen	
  offensichtlich.	
  
Aber	
  die	
  haben	
  ja	
  auch	
  die	
  Originale	
  schon	
  gelesen	
  und	
  gehört.	
  Warum	
  muss	
  man	
  so	
  
etwas	
  in	
  märchenhaften	
  Tönen	
  nacherzählen?	
  Warum	
  Fabeln	
  mit	
  sprechenden	
  Tieren,	
  
Raumschiffe	
  auf	
  dem	
  Weg	
  zur	
  Venus,	
  korrespondierende	
  Oberteufel?	
  Ist	
  es	
  nicht	
  klarer	
  
und	
  erfolgreicher,	
  die	
  Geschichten	
  von	
  Schöpfung,	
  Sündenfall,	
  Erlösung	
  und	
  
Auferstehung	
  einfach	
  im	
  biblischen	
  Wortlaut	
  zu	
  erzählen?	
  Das	
  mag	
  sein	
  und	
  ist	
  zu	
  
seiner	
  Zeit	
  ganz	
  sicher	
  nötig.	
  Aber	
  vielleicht	
  brauchen	
  wir	
  manchmal	
  fantastische	
  
Erzählungen,	
  weil	
  die	
  Sehgewohnheiten	
  von	
  modernen	
  Menschen	
  in	
  den	
  Berichten	
  der	
  
Bibel	
  gar	
  nicht	
  mehr	
  die	
  dahinter	
  liegende	
  Wirklichkeit	
  Gottes	
  wahrnehmen.	
  Weil	
  auch	
  



wir	
  als	
  Christen	
  uns	
  so	
  an	
  die	
  aufregenden	
  Geschehnisse	
  gewöhnt	
  haben,	
  dass	
  sie	
  uns	
  
nicht	
  mehr	
  aufregen.	
  Und	
  wenn	
  es	
  da	
  möglich	
  sein	
  sollte,	
  durch	
  Fantasy	
  einen	
  
Wahrnehmungsschalter	
  im	
  Hirn	
  umzulegen	
  –	
  warum	
  nicht?	
  
	
  
	
   Solche	
  Wahrnehmungsschalter	
  gibt	
  es	
  in	
  unserem	
  Hirn.	
  Nehmen	
  wir	
  das	
  Beispiel	
  
"Kippfiguren".	
  Schaut	
  euch	
  diese	
  berühmte	
  von	
  dem	
  Sprachphilosophen	
  Ludwig	
  
Wittgenstein	
  verwendete	
  Figur	
  an:	
  
	
  

	
  
	
  
Oder	
  diese,	
  die	
  von	
  dem	
  amerikanischen	
  Karikaturisten	
  William	
  Ely	
  Hill	
  stammt:	
  	
  
	
  

	
  
	
  
Wir	
  müssen	
  bisweilen	
  in	
  unserem	
  Kopf	
  die	
  eine	
  Sehgewohnheit	
  abschalten,	
  um	
  die	
  
andere	
  einschalten	
  zu	
  können.	
  Dass	
  die	
  unsichtbaren,	
  alternativen	
  Welten	
  Gottes	
  und	
  
des	
  Teufels,	
  der	
  Engel	
  und	
  der	
  Dämonen	
  existieren,	
  nehmen	
  wir	
  natürlicherweise	
  nicht	
  
wahr	
  –	
  bis	
  wir	
  sie	
  durch	
  einen	
  Traum,	
  eine	
  Offenbarung	
  oder	
  eine	
  "Augenöffnung"	
  
sehen.	
  So	
  ähnlich,	
  wie	
  wir	
  als	
  Zuschauer	
  in	
  City	
  of	
  Angels	
  plötzlich	
  die	
  Engel	
  sehen	
  
können,	
  die	
  weder	
  Meg	
  Ryan	
  noch	
  Nicholas	
  Cage	
  wahrnehmen.	
  
	
  

	
  
	
  

Solche	
  Einsichten	
  können	
  wir	
  auf	
  Schritt	
  und	
  Tritt	
  bei	
  den	
  Menschen	
  der	
  Bibel	
  
beobachten.	
  Wann,	
  wie	
  und	
  wo	
  haben	
  sie	
  Einblicke	
  in	
  die	
  unsichtbare	
  Welt	
  bekommen?	
  
Der	
  Einbruch	
  von	
  Gottes	
  unsichtbarer,	
  übernatürlicher	
  Welt	
  kommt	
  dabei	
  auf	
  
verschiedene	
  Weisen	
  zustande.	
  	
  
	
  
	
   Da	
  gibt	
  es	
  zum	
  Beispiel	
  Prophezeiungen	
  über	
  die	
  Zukunft:	
  Abraham	
  und	
  Sarah	
  
bekommen	
  Besuch	
  und	
  erfahren,	
  dass	
  sie	
  in	
  hohem	
  Alter	
  noch	
  einen	
  Sohn	
  bekommen	
  
sollen	
  (Gen	
  18).	
  Belsazar	
  erhält	
  durch	
  eine	
  Botschaft	
  an	
  der	
  Wand	
  ein	
  Urteil	
  und	
  eine	
  



Prophezeiung.	
  Johannes	
  erhält	
  auf	
  Patmos	
  Einblicke	
  in	
  die	
  unsichtbare	
  Gegenwart	
  und	
  
Zukunft	
  von	
  Gott	
  und	
  der	
  Welt	
  (Off	
  1-­‐22).	
  
	
  
	
   Augenöffnungen	
  und	
  Träume	
  öffnen	
  anderen	
  Gestalten	
  der	
  Bibel	
  die	
  Augen	
  für	
  
das	
  bislang	
  Unsichtbare:	
  Gott	
  öffnet	
  der	
  verstoßenen	
  Magd	
  Hagar	
  die	
  Augen	
  für	
  eine	
  
Wasserquelle:	
  "17	
  Da	
  erhörte	
  Gott	
  die	
  Stimme	
  des	
  Knaben.	
  Und	
  der	
  Engel	
  Gottes	
  rief	
  
Hagar	
  vom	
  Himmel	
  her	
  und	
  sprach	
  zu	
  ihr:	
  Was	
  ist	
  dir,	
  Hagar?	
  Fürchte	
  dich	
  nicht;	
  denn	
  
Gott	
  hat	
  gehört	
  die	
  Stimme	
  des	
  Knaben,	
  der	
  dort	
  liegt.	
  18	
  Steh	
  auf,	
  nimm	
  den	
  Knaben	
  
und	
  führe	
  ihn	
  an	
  deiner	
  Hand;	
  denn	
  ich	
  will	
  ihn	
  zum	
  großen	
  Volk	
  machen.	
  19	
  Und	
  Gott	
  
tat	
  ihr	
  die	
  Augen	
  auf,	
  dass	
  sie	
  einen	
  Wasserbrunnen	
  sah.	
  Da	
  ging	
  sie	
  hin	
  und	
  füllte	
  den	
  
Schlauch	
  mit	
  Wasser	
  und	
  tränkte	
  den	
  Knaben"	
  (Gen	
  18:1-­‐15).	
  Oft	
  sind	
  es	
  Engel,	
  die	
  den	
  
Menschen	
  die	
  Sicht	
  und	
  die	
  Pläne	
  Gottes	
  verkünden	
  –	
  so	
  wie	
  der	
  Engel	
  Gabriel	
  bei	
  Maria	
  
erscheint	
  (Lk	
  1:26-­‐38).	
  Und	
  nach	
  einem	
  durchgehenden	
  biblischen	
  Prinzip	
  bekommt	
  
derjenige,	
  der	
  irgendwie	
  mit	
  dieser	
  Verkündigung	
  zu	
  tun	
  hat,	
  dieselbe	
  Botschaft:	
  Auch	
  
Josef	
  sieht	
  im	
  Traum	
  einen	
  Engel	
  (Mt	
  1:20).	
  Als	
  Jesus	
  dann	
  geboren	
  worden	
  ist,	
  heißt	
  es:	
  
"Und	
  es	
  waren	
  Hirten	
  in	
  derselben	
  Gegend	
  auf	
  dem	
  Felde	
  bei	
  den	
  Hürden,	
  die	
  hüteten	
  
des	
  Nachts	
  ihre	
  Herde.	
  9Und	
  der	
  Engel	
  des	
  Herrn	
  trat	
  zu	
  ihnen,	
  und	
  die	
  Klarheit	
  des	
  
Herrn	
  leuchtete	
  um	
  sie;	
  und	
  sie	
  fürchteten	
  sich	
  sehr.	
  .	
  .	
  .	
  13Und	
  alsbald	
  war	
  da	
  bei	
  dem	
  
Engel	
  die	
  Menge	
  der	
  himmlischen	
  Heerscharen	
  .	
  .	
  .	
  .	
  15Und	
  als	
  die	
  Engel	
  von	
  ihnen	
  gen	
  
Himmel	
  fuhren,	
  sprachen	
  die	
  Hirten	
  untereinander:	
  Lasst	
  uns	
  nun	
  gehen	
  nach	
  
Bethlehem	
  .	
  .	
  ."	
  (Lk	
  2).	
  Aber	
  Erscheinungen	
  gibt	
  es	
  auch	
  aus	
  der	
  Welt	
  des	
  Teufels	
  und	
  
der	
  Dämonen	
  und	
  der	
  Screwtapes:	
  Jesus	
  begegnet	
  dem	
  Versucher	
  in	
  der	
  Wüste	
  (Mt	
  4:	
  
1-­‐11).	
  Oder	
  Dämonen	
  quälen	
  Menschen,	
  aber	
  sie	
  müssen	
  vor	
  Jesus	
  weichen	
  (Mk	
  5:9).	
  	
  
	
  
	
   Der	
  gemeinsame	
  Nenner	
  aller	
  dieser	
  Prophezeiungen,	
  Träumen,	
  Augenöffnungen	
  
und	
  Erscheinungen	
  ist	
  die	
  plötzliche	
  Erkenntnis	
  von	
  Menschen,	
  dass	
  es	
  eine	
  unsichtbare	
  
Alternativwelt	
  hinter	
  unserer	
  sichtbaren	
  Wirklichkeit	
  gibt,	
  wie	
  sie	
  Jakob	
  erfuhr:	
  "Und	
  
[Jakob]	
  nahm	
  einen	
  Stein	
  von	
  der	
  Stätte	
  und	
  legte	
  ihn	
  zu	
  seinen	
  Häupten	
  und	
  legte	
  sich	
  
an	
  der	
  Stätte	
  schlafen.	
  12Und	
  ihm	
  träumte,	
  und	
  siehe,	
  eine	
  Leiter	
  stand	
  auf	
  Erden,	
  die	
  
rührte	
  mit	
  der	
  Spitze	
  an	
  den	
  Himmel,	
  und	
  siehe,	
  die	
  Engel	
  Gottes	
  stiegen	
  daran	
  auf	
  und	
  
nieder.	
  13Und	
  der	
  HERR	
  stand	
  oben	
  darauf	
  und	
  sprach:	
  Ich	
  bin	
  der	
  HERR,	
  der	
  Gott	
  
deines	
  Vaters	
  Abraham,	
  und	
  Isaaks	
  Gott;	
  das	
  Land,	
  darauf	
  du	
  liegst,	
  will	
  ich	
  dir	
  und	
  
deinen	
  Nachkommen	
  geben.	
  .	
  .	
  .	
  16Als	
  nun	
  Jakob	
  von	
  seinem	
  Schlaf	
  aufwachte,	
  sprach	
  er:	
  
Fürwahr,	
  der	
  HERR	
  ist	
  an	
  dieser	
  Stätte,	
  und	
  ich	
  wusste	
  es	
  nicht!	
  17Und	
  er	
  fürchtete	
  sich	
  
und	
  sprach:	
  Wie	
  heilig	
  ist	
  diese	
  Stätte!	
  Hier	
  ist	
  nichts	
  anderes	
  als	
  Gottes	
  Haus,	
  und	
  hier	
  
ist	
  die	
  Pforte	
  des	
  Himmels"	
  (Gen	
  28).	
  
	
  
	
   Wie	
  bringen	
  wir	
  solche	
  übernatürlichen	
  Erscheinungen	
  zur	
  Sprache	
  –	
  ob	
  nun	
  in	
  
einer	
  ganz	
  normalen	
  Unterhaltung	
  unseres	
  Alltags,	
  in	
  einem	
  Bild,	
  einer	
  Graphik	
  oder	
  
einem	
  literarischen	
  Text?	
  Wir	
  leben	
  gerade	
  wieder	
  einmal	
  in	
  einer	
  Zeit,	
  in	
  der	
  das	
  
Übernatürliche	
  boomt.	
  Interessanterweise	
  wird	
  von	
  den	
  Medien	
  vor	
  allem	
  jede	
  Menge	
  
Spuk,	
  Okkultismus,	
  Astrologie,	
  New	
  Age-­‐Gebrabbel	
  und	
  Psychogebabbel	
  gierig	
  
aufgenommen	
  und	
  weiterverbreitet.	
  In	
  dem	
  Augenblick,	
  in	
  dem	
  die	
  Bibel,	
  der	
  Klassiker	
  
des	
  Übernatürlichen,	
  zur	
  Sprache	
  kommt,	
  blocken	
  allerdings	
  sowohl	
  die	
  Medien	
  als	
  auch	
  
viele	
  Gesprächspartner	
  aus	
  unserer	
  Umgebung	
  ab.	
  Hat	
  das	
  etwas	
  mit	
  dem	
  Alter	
  der	
  
biblischen	
  Berichte	
  zu	
  tun?	
  Auf	
  alle	
  Fälle	
  halten	
  wir	
  Christen	
  uns	
  angesichts	
  der	
  
angeblichen	
  Faktengläubigkeit	
  und	
  der	
  höchst	
  selektiven	
  Wundergläubigkeit	
  unserer	
  
Gesellschaft	
  gern	
  zurück,	
  wenn	
  es	
  um	
  Wunder,	
  Engel	
  und	
  Dämonen	
  geht.	
  Viel	
  lieber	
  
möchten	
  wir	
  als	
  Realisten	
  gelten,	
  die	
  mit	
  beiden	
  Beinen	
  im	
  Leben	
  stehen.	
  



Jungfrauengeburt?	
  Totenerweckung?	
  Auferstehung?	
  Viele	
  Christen	
  meinen	
  sich	
  dafür	
  
entschuldigen	
  zu	
  müssen	
  –	
  so	
  wie	
  der	
  Pastor	
  nach	
  dem	
  Gottesdienst.	
  

 

	
  
	
   Kann	
  es	
  aber	
  nicht	
  sein,	
  dass	
  wir	
  mit	
  unserem	
  sogenannten	
  Realismus	
  Gott	
  einen	
  
schlechten	
  Dienst	
  erweisen?	
  Unsere	
  Sehgewohnheiten	
  und	
  Erfahrungen	
  meinen,	
  den	
  
Menschen	
  um	
  uns	
  her	
  –	
  vielleicht	
  ja	
  auch	
  uns	
  selbst	
  –	
  nicht	
  mehr	
  die	
  Wunder	
  Gottes,	
  die	
  
Wundertaten	
  Jesu	
  zumuten	
  zu	
  können,	
  und	
  deshalb	
  machen	
  wir	
  aus	
  den	
  
Heilungsgeschichten	
  symbolische	
  Vorgänge,	
  und	
  aus	
  der	
  Rede	
  vom	
  Gericht	
  Gottes	
  eine	
  
zeitgebundene	
  Vorstellung	
  vergangener	
  Epochen.	
  Frederick	
  Buechner	
  ermutigt	
  uns	
  in	
  
seinem	
  wunderbaren	
  Buch	
  Telling	
  the	
  Truth:	
  The	
  Gospel	
  as	
  Tragedy,	
  Comedy	
  and	
  Fairy	
  
Tale,	
  an	
  dieser	
  Stelle	
  Widerstand	
  gegen	
  unserem	
  selbstauferlegten	
  Realismus	
  zu	
  leisten.	
  
	
  

Mit	
  der	
  fabulösen	
  Geschichte,	
  die	
  er	
  zu	
  erzählen	
  hat,	
  ist	
  der	
  Prediger	
  dazu	
  
berufen,	
  als	
  der	
  Fabulierer	
  schlechthin	
  auf	
  seiner	
  Kanzel	
  zu	
  stehen	
  und	
  die	
  
Wahrheit	
  des	
  Evangeliums	
  in	
  seinem	
  höchsten	
  und	
  wildesten	
  Sinn	
  zu	
  erzählen.	
  
Das	
  ist	
  seine	
  Aufgabe,	
  aber	
  viel	
  zu	
  oft	
  schreckt	
  er	
  davor	
  zurück,	
  denn	
  die	
  
Wahrheit,	
  die	
  er	
  zu	
  verkünden	
  hat,	
  ist	
  scheinbar	
  –	
  wie	
  das	
  Märchen	
  –	
  irgendwie	
  
in	
  einem	
  traurigen,	
  fernen	
  Sinn	
  zu	
  gut	
  um	
  wahr	
  zu	
  sein,	
  und	
  so	
  wandelt	
  sich	
  der	
  
Prediger	
  vom	
  Fabulierer	
  zum	
  Apologeten	
  und	
  versucht	
  so	
  gut	
  wie	
  möglich,	
  es	
  
auf	
  eine	
  Größe	
  zurückzuschneiden,	
  die	
  die	
  Welt	
  seiner	
  Meinung	
  nach	
  schlucken	
  
wird.	
  (91-­‐92)	
  
	
  

Das	
  Evangelium	
  als	
  "Märchen"?	
  Ist	
  das	
  nicht	
  eine	
  unangemessene	
  Gleichung?	
  
Vermischen	
  wir	
  da	
  nicht	
  Fakt	
  und	
  Fiktion?	
  Sofort	
  kommen	
  uns	
  solche	
  und	
  andere	
  
Fragen	
  in	
  den	
  Sinn:	
  Unterfordern	
  wir	
  mit	
  Märchen	
  nicht	
  unser	
  Publikum?	
  Können	
  
die	
  Gattungen	
  der	
  Fantasy-­‐Literatur	
  nicht	
  zu	
  unangemessenen	
  Bildern	
  Gottes	
  und	
  
Jesu	
  Christi	
  führen?	
  Zeichnet	
  nicht	
  die	
  ganze	
  Gattung	
  eher	
  schwarzweiße	
  als	
  
differenzierte	
  Bilder?	
  Wird	
  vielleicht	
  das	
  Böse	
  durch	
  ein	
  Happy	
  End	
  verharmlost?	
  Ich	
  
habe	
  heute	
  morgen	
  nicht	
  die	
  Zeit,	
  alle	
  diese	
  wichtigen	
  Fragen	
  zu	
  diskutieren,	
  aber	
  
die	
  meisten	
  Vorträge	
  werden	
  ja	
  eigentlich	
  erst	
  in	
  den	
  hinterher	
  stattfindenden	
  
Gesprächen	
  vervollständigt.	
  Jedenfalls	
  gibt	
  es	
  viele	
  ernstzunehmende	
  Stimmen,	
  die	
  
dem	
  berühmten	
  Aufsatz	
  von	
  C.	
  S.	
  Lewis	
  zustimmen:	
  "Das,	
  was	
  zu	
  sagen	
  ist,	
  wird	
  
manchmal	
  am	
  besten	
  durch	
  Märchen	
  gesagt."	
  Frederick	
  Buechner	
  zumindest	
  ist	
  
genau	
  dieser	
  Meinung:	
  	
  

	
  
Es	
  gibt	
  nicht	
  weniger	
  Gefahr	
  und	
  Dunkelheit	
  im	
  Evangelium	
  als	
  in	
  den	
  Brüdern	
  
Grimm,	
  aber	
  jenseits	
  und	
  über	
  allem	
  ist	
  da	
  die	
  Freude	
  in	
  ihm,	
  diese	
  Erzählung	
  
eines	
  Lichtes,	
  das	
  in	
  die	
  Welt	
  einbricht,	
  welches	
  selbst	
  die	
  Dunkelheit	
  nicht	
  
überwinden	
  kann.	
  Das	
  ist	
  das	
  Evangelium,	
  dieses	
  Treffen	
  von	
  Dunkelheit	
  und	
  
Licht	
  und	
  der	
  endgültige	
  Sieg	
  des	
  Lichtes.	
  Das	
  ist	
  das	
  Märchen	
  des	
  Evangeliums	
  
–	
  natürlich	
  mit	
  dem	
  schlagenden	
  Unterschied	
  zu	
  allen	
  anderen	
  Märchen,	
  dass	
  
für	
  es	
  der	
  Anspruch	
  erhoben	
  wird,	
  dass	
  es	
  wahr	
  ist,	
  dass	
  dafür	
  nicht	
  nur	
  'Es	
  war	
  

„Es	
  war	
  nicht	
  persönlich	
  
gemeint	
  ...	
  	
  
Es	
  war	
  nicht	
  	
  
persönlich	
  gemeint	
  ...	
  	
  
nicht	
  persönlich	
  
gemeint	
  ...“ 



einmal'	
  gilt,	
  sondern	
  dass	
  es	
  seitdem	
  immer	
  gewesen	
  ist	
  und	
  noch	
  heute	
  ist.	
  Das	
  
Evangelium	
  in	
  seiner	
  ursprünglichen	
  Kraft	
  und	
  seinem	
  Geheimnis	
  zu	
  predigen,	
  
bedeutet,	
  auf	
  alle	
  Arten,	
  die	
  dem	
  Prediger	
  zur	
  Verfügung	
  stehen,	
  festzustellen,	
  
dass	
  das,	
  was	
  "einmal	
  war",	
  "jetzt	
  ist".	
  (90-­‐91)	
  

	
  
5	
  Fantasy	
  und	
  Theologie	
  
	
  
Kehren	
  wir	
  zum	
  Schluss	
  auf	
  die	
  unbewohnte	
  Insel	
  zurück,	
  von	
  der	
  aus	
  wir	
  heute	
  morgen	
  
gestartet	
  sind.	
  Menschliche	
  Sprache,	
  menschliches	
  Denken	
  scheint	
  sich	
  auf	
  Dauer	
  nicht	
  
mit	
  Wahrnehmung,	
  Beschreibung	
  und	
  Gestaltung	
  der	
  vorfindlichen	
  Wirklichkeit	
  
zufrieden	
  zu	
  geben.	
  Zu	
  unserem	
  Menschsein	
  scheint	
  ein	
  Bewusstsein	
  davon	
  zu	
  gehören,	
  
dass	
  die	
  Welt	
  bewohnbarer,	
  ungefährlicher,	
  lebensfreundlicher	
  und	
  zukunftsfähiger	
  sein	
  
könnte,	
  als	
  sie	
  ist.	
  In	
  einem	
  bestimmten	
  Sinn	
  drückt	
  diese	
  Tatsache	
  das	
  aus,	
  was	
  der	
  
russische	
  Philosoph	
  Nikolai	
  Berdjajew	
  gesagt	
  hat:	
  "Der	
  Mensch	
  ist	
  unheilbar	
  religiös."	
  
Auch	
  die	
  gestaltete	
  Sprache	
  –	
  Literatur	
  und	
  Dichtung	
  –	
  sind	
  Wege,	
  solche	
  möglichen	
  
Welten	
  zu	
  entwerfen.	
  Statt	
  unsere	
  Welt	
  lediglich	
  realistisch	
  zu	
  beschreiben,	
  statt	
  nur	
  
naturalistisch	
  ihre	
  Fehler	
  zu	
  beleuchten,	
  statt	
  propagandistisch	
  zur	
  Veränderung	
  
aufzurufen,	
  kann	
  Literatur	
  alternative	
  Welten	
  entwerfen:	
  positive	
  Modelle	
  für	
  das	
  
Zusammenleben	
  oder	
  Warnungen	
  vor	
  negativen	
  Entwicklungen	
  oder	
  einfach	
  
Durchblicke	
  in	
  Wirklichkeiten	
  außerhalb	
  unserer	
  Wahrnehmung.	
  
	
  
	
   Was	
  C.	
  S.	
  Lewis	
  in	
  seinen	
  fantastischen	
  Werken	
  bewerkstelligt,	
  ist	
  natürlich	
  nicht	
  
zu	
  vergleichen	
  mit	
  Form	
  und	
  Inhalt	
  einer	
  theologischen	
  Dogmatik.	
  Es	
  wird	
  von	
  daher	
  
auch	
  zu	
  Unrecht	
  von	
  theologischen	
  Spezialisten	
  wegen	
  seiner	
  Abweichungen	
  von	
  
orthodoxen	
  Lehrsätzen	
  kritisiert.	
  Was	
  diese	
  Werke	
  bewirken	
  wollen,	
  ist	
  eine	
  Art	
  
apologetischer	
  Propädeutik:	
  Sie	
  knacken	
  den	
  Panzer	
  irrationaler	
  Vorentscheidungen	
  –	
  
dass	
  es	
  nur	
  das	
  gibt,	
  was	
  man	
  sieht	
  –,	
  sie	
  produzieren	
  Risse	
  in	
  scheinbar	
  
selbstverständlichen	
  Grundannahmen	
  über	
  natürliche	
  und	
  übernatürliche	
  
Wirklichkeiten,	
  und	
  sie	
  weisen	
  auf	
  die	
  ungeheuerliche	
  Möglichkeit	
  hin,	
  dass	
  es	
  für	
  
irdische	
  Ausweglosigkeiten	
  vielleicht	
  doch	
  überirdische	
  Lösungen	
  gibt.	
  	
  
	
  
	
   Einem	
  Millionenpublikum	
  lieferte	
  Lewis	
  in	
  seinen	
  theologischen	
  Schriften	
  in	
  
nüchterner	
  Sprache	
  klare	
  Argumente	
  für	
  den	
  Glauben	
  an	
  Jesus	
  Christus.	
  Aber	
  er	
  war	
  
eben	
  auch	
  Autor	
  von	
  symbol-­‐	
  und	
  metaphernreichen	
  fiktionalen	
  Texten	
  und	
  schuf	
  in	
  
Märchen,	
  Fabeln,	
  Allegorien	
  und	
  Science	
  Fiction	
  alternative	
  Welten	
  mit	
  den	
  aus	
  der	
  
Bibel	
  wohlbekannten	
  Spannungsfeldern	
  von	
  Gut	
  und	
  Böse,	
  Sünde	
  und	
  Erlösung,	
  Zeit	
  und	
  
Ewigkeit.	
  In	
  der	
  Summe	
  bringen	
  diese	
  fantastischen	
  Texte	
  nichts	
  anderes	
  zur	
  Sprache,	
  
als	
  das,	
  was	
  in	
  der	
  Bibel	
  über	
  Gott	
  und	
  die	
  Welt	
  gesagt	
  wird	
  –	
  nicht	
  in	
  billigen	
  Eins-­‐zu-­‐
eins-­‐Kopien	
  sondern	
  mit	
  genügend	
  Verfremdung,	
  um	
  uns	
  ständig	
  wachsam	
  zu	
  halten.	
  In	
  
den	
  ineinander	
  gewobenen	
  wirklichen	
  und	
  alternativen	
  Welten	
  lässt	
  sich	
  erkennen,	
  dass	
  
unser	
  für	
  uns	
  ach	
  so	
  selbstverständlicher	
  Blick	
  immer	
  nur	
  einen	
  Teil	
  der	
  Realität	
  
erfassen	
  kann.	
  Auf	
  die	
  Texte	
  der	
  Bibel	
  hat	
  C.	
  S.	
  Lewis	
  zurückgegriffen,	
  als	
  er	
  Narnia	
  
erschuf,	
  und	
  er	
  hat	
  die	
  Techniken	
  der	
  Allegorie	
  und	
  der	
  Fabel	
  benutzt,	
  wo	
  Tiere	
  
sprechen	
  können	
  und	
  in	
  ihren	
  Handlungen	
  die	
  Interaktion	
  menschlicher,	
  dämonischer	
  
oder	
  göttlicher	
  Kräfte	
  widerspiegeln,	
  die	
  den	
  großen	
  kosmischen	
  Plot	
  der	
  Bibel	
  
ausmacht.	
  
	
  
	
  
	
   	
  



Quellen	
  
	
  
Buechner,	
  Frederick.	
  "The	
  Gospel	
  as	
  Fairy-­‐Tale."	
  Telling	
  the	
  Truth:	
  The	
  Gospel	
  as	
  

Tragedy,	
  Comedy	
  and	
  Fairy	
  Tale.	
  San	
  Francisco:	
  HarperSanFrancisco,	
  1977.	
  90-­‐91.	
  
Frye,	
  Northrop.	
  The	
  Educated	
  Imagination.	
  Toronto:	
  House	
  of	
  Anansi	
  Press,	
  2002.	
  
Cuddon,	
  J.	
  A.	
  A	
  Dictionary	
  of	
  Literary	
  Terms	
  and	
  Literary	
  Theory.	
  3rd	
  ed.	
  Oxford:	
  

Blackwell	
  Reference,	
  1991.	
  
Holman,	
  C.	
  Hugh,	
  and	
  William	
  Harmon.	
  A	
  Handbook	
  to	
  Literature.	
  6th	
  ed.	
  New	
  York:	
  

Macmillan,	
  1992.	
  
Lewis,	
  Clive	
  Staples.	
  Dienstanweisung	
  für	
  einen	
  Unterteufel.	
  Übs.	
  Christian	
  Rendel.	
  1942.	
  

Moers:	
  Brendow,	
  1995.	
  
-­‐-­‐-­‐.	
  "To	
  Lucy	
  Barfield."	
  The	
  Lion,	
  the	
  Witch,	
  and	
  the	
  Wardrobe.	
  1950.	
  New	
  York:	
  

Macmillan,	
  1970.	
  
-­‐-­‐-­‐.	
  "Sometimes	
  Fairy	
  Stories	
  May	
  Say	
  Best	
  What's	
  to	
  Be	
  Said."	
  On	
  Stories	
  and	
  Other	
  Essay	
  

on	
  Literature.	
  Ed.	
  Walter	
  Hooper.	
  San	
  Diego:	
  Harcourt	
  Brace	
  Jovanovich,	
  1982.	
  
-­‐-­‐-­‐.	
  Perelandra:	
  A	
  Novel.	
  New	
  York:	
  Macmillan,	
  1944.	
  	
  
-­‐-­‐-­‐.	
  Über	
  das	
  Lesen	
  von	
  Büchern:	
  Literaturkritik	
  ganz	
  anders.	
  Freiburg:	
  Herder,	
  1966.	
  
Nell,	
  Werner,	
  Atlas	
  der	
  fiktiven	
  Orte:	
  Utopia,	
  Camelot	
  und	
  Mittelerde.	
  Eine	
  

Entdeckungsreise	
  zu	
  erfundenen	
  Schauplätzen.	
  Mannheim:	
  Meyers,	
  2012.	
  
Price,	
  Scott.	
  "The	
  Indispensable	
  Men:	
  The	
  U.S.	
  Life	
  Saving	
  Service	
  and	
  the	
  Wright	
  

Brothers,	
  Kitty	
  Hawk,	
  North	
  Carolina,	
  1903."	
  
<http://www.uscg.mil/history/articles/indispensable_men.asp>	
  (12.2.2015).	
  

Sanger, David E. "Wright Brothers Celebration Lacks a Key Element: Flight."	
  
<http://www.nytimes.com/2003/12/18/us/wright-­‐brothers-­‐celebration-­‐lacks-­‐
a-­‐key-­‐element-­‐flight.html>	
  (12.2.2015).	
  	
  

Scheerbarth,	
  Paul.	
  Lesabéndio:	
  Ein	
  Asteroidenroman.	
  1913.	
  Kehl:	
  SWAN,	
  1994.	
  


