
MANFRED	
  SIEBALD	
  
	
  
"Darf	
  der	
  dat?"	
  RAD-­‐Predigt	
  über	
  Lukas	
  16:19-­‐31	
  
	
  
19	
  Es	
  war	
  aber	
  ein	
  reicher	
  Mann,	
  der	
  kleidete	
  sich	
  in	
  Purpur	
  und	
  kostbares	
  Leinen	
  und	
  
lebte	
  alle	
  Tage	
  herrlich	
  und	
  in	
  Freuden.	
  20	
  Es	
  war	
  aber	
  ein	
  Armer	
  mit	
  Namen	
  Lazarus,	
  
der	
  lag	
  vor	
  seiner	
  Tür	
  voll	
  von	
  Geschwüren	
  21	
  und	
  begehrte	
  sich	
  zu	
  sättigen	
  mit	
  dem,	
  
was	
  von	
  des	
  Reichen	
  Tisch	
  fiel;	
  dazu	
  kamen	
  auch	
  die	
  Hunde	
  und	
  leckten	
  seine	
  
Geschwüre.	
  22	
  Es	
  begab	
  sich	
  aber,	
  dass	
  der	
  Arme	
  starb,	
  und	
  er	
  wurde	
  von	
  den	
  Engeln	
  
getragen	
  in	
  Abrahams	
  Schoß.	
  Der	
  Reiche	
  aber	
  starb	
  auch	
  und	
  wurde	
  begraben.	
  23	
  Als	
  er	
  
nun	
  in	
  der	
  Hölle	
  war,	
  hob	
  er	
  seine	
  Augen	
  auf	
  in	
  seiner	
  Qual	
  und	
  sah	
  Abraham	
  von	
  ferne	
  
und	
  Lazarus	
  in	
  seinem	
  Schoß.	
  24	
  Und	
  er	
  rief:	
  Vater	
  Abraham,	
  erbarme	
  dich	
  meiner	
  und	
  
sende	
  Lazarus,	
  damit	
  er	
  die	
  Spitze	
  seines	
  Fingers	
  ins	
  Wasser	
  tauche	
  und	
  mir	
  die	
  Zunge	
  
kühle;	
  denn	
  ich	
  leide	
  Pein	
  in	
  diesen	
  Flammen.	
  25	
  Abraham	
  aber	
  sprach:	
  Gedenke,	
  Sohn,	
  
dass	
  du	
  dein	
  Gutes	
  empfangen	
  hast	
  in	
  deinem	
  Leben,	
  Lazarus	
  dagegen	
  hat	
  Böses	
  
empfangen;	
  nun	
  wird	
  er	
  hier	
  getröstet	
  und	
  du	
  wirst	
  gepeinigt. 26	
  Und	
  überdies	
  besteht	
  
zwischen	
  uns	
  und	
  euch	
  eine	
  große	
  Kluft,	
  dass	
  niemand,	
  der	
  von	
  hier	
  zu	
  euch	
  
hinüberwill,	
  dorthin	
  kommen	
  kann	
  und	
  auch	
  niemand	
  von	
  dort	
  zu	
  uns	
  herüber.	
  27	
  Da	
  
sprach	
  er:	
  So	
  bitte	
  ich	
  dich,	
  Vater,	
  dass	
  du	
  ihn	
  sendest	
  in	
  meines	
  Vaters	
  Haus;	
  28	
  denn	
  
ich	
  habe	
  noch	
  fünf	
  Brüder,	
  die	
  soll	
  er	
  warnen,	
  damit	
  sie	
  nicht	
  auch	
  kommen	
  an	
  diesen	
  
Ort	
  der	
  Qual.	
  29	
  Abraham	
  sprach:	
  Sie	
  haben	
  Mose	
  und	
  die	
  Propheten;	
  die	
  sollen	
  sie	
  
hören. 30	
  Er	
  aber	
  sprach:	
  Nein,	
  Vater	
  Abraham,	
  sondern	
  wenn	
  einer	
  von	
  den	
  Toten	
  zu	
  
ihnen	
  ginge,	
  so	
  würden	
  sie	
  Buße	
  tun.	
  31	
  Er	
  sprach	
  zu	
  ihm:	
  Hören	
  sie	
  Mose	
  und	
  die	
  
Propheten	
  nicht,	
  so	
  werden	
  sie	
  sich	
  auch	
  nicht	
  überzeugen	
  lassen,	
  wenn	
  jemand	
  von	
  den	
  
Toten	
  auferstünde.	
  
 
Fantastische	
  Geschichten	
  über	
  alternative	
  Welten,	
  sagen	
  viele	
  Leute,	
  sind	
  purer	
  
Eskapismus.	
  Raus	
  aus	
  dieser	
  tristen	
  Welt	
  in	
  ein	
  anderes	
  Universum:	
  Das	
  ist	
  ein	
  probates	
  
Mittel,	
  um	
  zu	
  fliehen	
  und	
  sich	
  vor	
  der	
  Wirklichkeit	
  zu	
  drücken.	
  Ein	
  literarisches	
  
Kaubonbon	
  mit	
  anästhesierender	
  Wirkung.	
  Wirklich?	
  Oder	
  kann	
  eine	
  erzählte	
  
alternative	
  Welt	
  vielleicht	
  auch	
  das	
  Gegenteil	
  sein?	
  Kann	
  sie	
  uns	
  mit	
  einer	
  anderen	
  
Weltsicht	
  konfrontieren,	
  die	
  uns	
  völlig	
  verstört?	
  Ist	
  sie	
  vielleicht	
  eine	
  Aufwachspritze?	
  
	
  
	
   Jesus	
  war	
  Spezialist	
  für	
  Verstörungen.	
  Wenn	
  man	
  prozentual	
  die	
  Predigten,	
  in	
  
denen	
  er	
  Menschen	
  getröstet	
  und	
  bestätigt	
  hat,	
  mit	
  denen	
  vergleicht,	
  in	
  denen	
  er	
  sie	
  
herausgefordert	
  und	
  mit	
  einer	
  unliebsamen	
  Wahrheit	
  konfrontiert	
  hat,	
  merkt	
  man,	
  dass	
  
er	
  wahrscheinlich	
  von	
  den	
  meisten	
  Menschen	
  überwiegend	
  als	
  Ruhestörer	
  empfunden	
  
wurde	
  –	
  obwohl	
  er	
  auch	
  seine	
  verstörenden	
  Worte	
  aus	
  einer	
  unendlichen	
  Liebe	
  heraus	
  
sagte.	
  Möglicherweise	
  entgeht	
  uns	
  das,	
  weil	
  wir	
  uns	
  an	
  viele	
  seiner	
  kleinen	
  
Dreiminutendramen	
  schon	
  so	
  schön	
  gewöhnt	
  haben,	
  dass	
  wir	
  sie	
  gar	
  nicht	
  mehr	
  
verstörend	
  finden.	
  Und	
  manchmal	
  versuchen,	
  uns	
  die	
  Störung	
  auch	
  vom	
  Leibe	
  zu	
  halten.	
  	
  
	
  
"Dat	
  der	
  dat	
  darf!"	
  
	
  
	
   Die	
  Geschichte,	
  die	
  Jesus	
  den	
  Sadduzäern	
  und	
  uns	
  erzählt,	
  ist	
  wie	
  ein	
  kleines	
  
Drama	
  in	
  zwei	
  Akten.	
  Im	
  ersten	
  Akt	
  bekommen	
  wir	
  ein	
  realistisches	
  Szenario	
  
vorgestellt:	
  eine	
  Welt,	
  die	
  genau	
  so	
  voller	
  gewaltiger	
  sozialer	
  Kontraste	
  ist	
  wie	
  unsere.	
  
Hier	
  ein	
  Herrenhaus	
  im	
  allerfeinsten	
  Wohnviertel	
  mit	
  schwindelerregenden	
  
Immobilienpreisen.	
  Ein	
  stinkreicher	
  Bewohner	
  mit	
  einer	
  Datenstandleitung	
  zur	
  Börse,	
  
der	
  Maßanzüge	
  von	
  Giorgio	
  Armani	
  und	
  Hugo	
  Boss	
  trägt,	
  der	
  nach	
  Eau	
  de	
  Parfum	
  von	
  



Prada	
  riecht,	
  der	
  Single	
  Malts	
  ab	
  200	
  Euro	
  trinkt	
  und	
  in	
  dessen	
  Garagen	
  ein	
  halbes	
  
Dutzend	
  sündhaft	
  teurer	
  Oldtimer	
  stehen.	
  Die	
  Villa	
  bebt	
  nur	
  so	
  von	
  Empfängen	
  und	
  
Gelagen,	
  von	
  Galas	
  und	
  Edelbesäufnissen.	
  Der	
  Privatflieger	
  wird	
  nicht	
  eigens	
  erwähnt,	
  
gehört	
  aber	
  in	
  dieser	
  Einkommensklasse	
  zum	
  guten	
  Ton.	
  Dieses	
  Leben	
  ist	
  der	
  Himmel	
  
auf	
  Erden.	
  Wer	
  davon	
  hört	
  oder	
  liest,	
  wünscht	
  sich	
  einfach,	
  dieser	
  reiche	
  Mann	
  zu	
  sein.	
  
	
  
	
   Dort	
  ein	
  ganz	
  sicher	
  nicht	
  nach	
  Prada	
  duftender	
  Wohnungsloser,	
  der	
  aus	
  Hartz	
  4	
  
rausgeflogen	
  ist	
  und	
  sich	
  mit	
  substantiellen	
  gesundheitlichen	
  Problemen	
  herumschlägt	
  –	
  
mit	
  Geschwüren,	
  die	
  kassenärztlich	
  gar	
  nicht	
  abzurechnen	
  sind.	
  Er	
  lebt	
  in	
  nahezu	
  
völliger	
  sozialer	
  Isolation,	
  und	
  seine	
  einzigen	
  Gefährten	
  sind	
  die	
  Hunde,	
  die	
  ihn	
  
scheinbar	
  so	
  ablecken,	
  wie	
  die	
  diversen	
  Promenadenmischungen	
  die	
  Obdis	
  vor	
  dem	
  
Eingang	
  des	
  Mainzer	
  Doms	
  beschmusen.	
  Von	
  ferne	
  erhascht	
  er	
  manchmal	
  den	
  Anblick	
  
von	
  Canapés	
  und	
  Lachshäppchen	
  auf	
  der	
  Anrichte	
  im	
  Salon	
  des	
  Reichen.	
  Seine	
  Kleidung	
  
hängt	
  in	
  Lumpen	
  um	
  seine	
  magere	
  Gestalt	
  herum;	
  das	
  einzige	
  ansehnliche	
  Teil	
  ist	
  ein	
  
alter	
  Tommy	
  Hilfiger-­‐Pullover,	
  den	
  er	
  am	
  Sperrmülltag	
  in	
  einem	
  vor	
  der	
  Villa	
  entsorgten	
  
antiken	
  Kleiderschrank	
  gefunden	
  hat.	
  Die	
  zerknautschte	
  Penny-­‐Tüte	
  neben	
  ihm	
  enthält	
  
ein	
  halbes	
  Dutzend	
  PET-­‐Flaschen,	
  die	
  von	
  der	
  Reichen	
  Tische	
  fielen,	
  gefunden	
  in	
  den	
  
Mülleimern	
  entlang	
  der	
  Parkstraße	
  und	
  der	
  Schlossallee.	
  Das	
  alles	
  riecht	
  nach	
  der	
  Hölle	
  
auf	
  Erden.	
  
	
  
	
   Solche	
  sozialen	
  Gegensätze	
  schreien	
  uns	
  heute	
  genau	
  so	
  an	
  wie	
  die	
  Zuhörer,	
  zu	
  
denen	
  Jesus	
  damals	
  redete.	
  Anscheinend	
  war	
  er	
  ein	
  überzeitlicher	
  Realist.	
  Die	
  
geringfügigen	
  Updates	
  der	
  Details	
  habe	
  ich	
  vorgenommen,	
  um	
  mir	
  selbst	
  die	
  Aktualität	
  
dieser	
  Geschichte	
  zu	
  verdeutlichen.	
  Denn	
  Äußerlichkeiten	
  mögen	
  sich	
  seit	
  der	
  Zeit	
  des	
  
Neuen	
  Testamentes	
  geändert	
  haben,	
  aber	
  die	
  erschütternde	
  Kluft	
  zwischen	
  reich	
  und	
  
arm	
  sicher	
  nicht.	
  Im	
  digitalen	
  Zeitalter	
  bekommen	
  wir	
  heute	
  höchstens	
  zusätzlich	
  mit,	
  
dass	
  es	
  diesen	
  Kontrast	
  auch	
  auf	
  globaler	
  Ebene	
  gibt.	
  Nicht	
  nur,	
  dass	
  1	
  Prozent	
  der	
  
Weltbevölkerung	
  über	
  40	
  Prozent	
  des	
  Weltvermögens	
  besitzt	
  und	
  85	
  Einzelpersonen	
  so	
  
viel	
  wie	
  die	
  ärmere	
  Hälfte	
  der	
  Einwohner	
  des	
  gesamten	
  Planeten	
  zusammen.1	
  Wir	
  
müssen	
  auch	
  der	
  Tatsache	
  ins	
  Auge	
  sehen,	
  dass	
  alle	
  von	
  uns	
  in	
  diesem	
  Raum	
  zu	
  den	
  
Reichen	
  dieser	
  Welt	
  gehören,	
  auch	
  wenn	
  wir	
  uns	
  subjektiv	
  für	
  eher	
  minderbemittelt	
  
halten,	
  den	
  Beitrag	
  für	
  die	
  Künstlersozialkasse	
  gerade	
  mal	
  schaffen	
  und	
  aus	
  unserem	
  
Blickwinkel	
  ums	
  wirtschaftliche	
  Überleben	
  kämpfen.	
  Denn	
  der	
  nordwestliche	
  Teil	
  dieses	
  
Planeten	
  mit	
  seiner	
  wirtschaftlichen	
  Macht,	
  seinen	
  flächendeckenden	
  Sozialsystemen	
  
und	
  seiner	
  medizinischen	
  Infrastruktur	
  besitzt	
  Lebensmöglichkeiten,	
  von	
  denen	
  die	
  
Dürregürtel	
  dieser	
  Welt	
  nicht	
  einmal	
  zu	
  träumen	
  wagen.	
  Verstört	
  uns	
  das	
  eigentlich	
  
noch?	
  Schaffen	
  wir	
  es,	
  auf	
  unserem	
  Stuhl	
  sitzen	
  zu	
  bleiben	
  und	
  nicht	
  hinauszurennen,	
  
um	
  etwas	
  an	
  der	
  ungerechten	
  Güterverteilung	
  zu	
  ändern?	
  
	
  
	
   Schon	
  der	
  erste,	
  der	
  realistische	
  Akt	
  des	
  kleinen	
  Dramas	
  wäre	
  also	
  durchaus	
  
geeignet,	
  uns	
  zu	
  verstören.	
  Mit	
  Beginn	
  des	
  zweiten	
  Aktes	
  legt	
  Jesus	
  aber	
  nun	
  noch	
  einen	
  
Hebel	
  um,	
  der	
  aus	
  einer	
  alten	
  Frau	
  eine	
  junge	
  und	
  aus	
  einem	
  Kaninchen	
  eine	
  Ente	
  
macht.	
  Er	
  lässt	
  unsere	
  Augen	
  etwas	
  sehen,	
  was	
  uns	
  bisher	
  überhaupt	
  nicht	
  klar	
  war.	
  
Plötzlich	
  sind	
  wir	
  mitten	
  in	
  einer	
  erzählten	
  alternativen	
  Welt.	
  Es	
  ist	
  die	
  Welt,	
  die	
  man	
  
gemeinhin	
  das	
  "Jenseits"	
  nennt	
  –	
  der	
  Bereich	
  "jenseits"	
  der	
  Todeslinie.	
  Er	
  beschreibt	
  die	
  
Umwertung	
  aller	
  Werte,	
  dreht	
  alles	
  vom	
  Kopf	
  auf	
  die	
  Füße,	
  von	
  den	
  Füßen	
  auf	
  den	
  Kopf.	
  
	
  
	
   In	
  dieser	
  Welt	
  geht	
  es	
  dem	
  Reichen	
  dreckig	
  und	
  dem	
  Armen	
  prächtig.	
  Der	
  
verstorbene	
  Reiche	
  ist	
  der	
  loser	
  und	
  Lazarus	
  ist	
  der	
  giant	
  winner.	
  Der	
  reiche	
  Mann	
  wird	
  
aus	
  dieser	
  Welt	
  in	
  die	
  andere	
  hinein	
  begraben	
  –	
  der	
  arme	
  Mann	
  wird	
  von	
  Engeln	
  hinein	
  



getragen.	
  Aber	
  eigentlich	
  sind	
  es	
  ja	
  zwei	
  alternative	
  Welten:	
  Eine,	
  in	
  der	
  die	
  
verstorbenen	
  Väter	
  und	
  Mütter	
  des	
  Glaubens	
  in	
  der	
  beglückenden	
  Nähe	
  Gottes	
  
schwelgen,	
  wo	
  es	
  kühle	
  Erfrischungen	
  gibt	
  und	
  in	
  der	
  das	
  Hauptprogramm	
  "Trost"	
  
heißt.	
  Die	
  andere	
  ist	
  ein	
  entsetzliches	
  Szenario:	
  ein	
  Ort	
  der	
  Flammen,	
  der	
  Qual	
  und	
  der	
  
Peinigungen,	
  wo	
  den	
  Bewohnern	
  die	
  geschwollene	
  Zunge	
  am	
  Gaumen	
  klebt.	
  Wer	
  das	
  
hört	
  oder	
  liest,	
  wünscht	
  sich	
  alles	
  –	
  nur	
  nicht	
  der	
  reiche	
  Mann	
  zu	
  sein.	
  
	
  
	
   Aber	
  schon	
  regt	
  sich	
  spontaner	
  Widerspruch	
  in	
  einigen	
  von	
  uns.	
  Verdammnis?	
  
Flammenglut?	
  Qual?	
  Das	
  klingt	
  doch	
  nach	
  Höllenfolter	
  à	
  la	
  Hieronymus	
  Bosch.	
  Also	
  
Jesus,	
  das	
  ist	
  ja	
  sowas	
  von	
  politisch	
  und	
  theologisch	
  inkorrekt!	
  Als	
  Glaubensinhalt	
  für	
  
aufgeklärte	
  Christen	
  des	
  21.	
  Jahrhunderts	
  ein	
  absolutes	
  No-­‐Go.	
  Was	
  ist	
  diesem	
  reichen	
  
Mann	
  denn	
  vorzuwerfen?	
  Die	
  Kirchenväter	
  Chrysostomus	
  und	
  Augustinus	
  vermissten	
  
bei	
  ihm	
  die	
  Taten	
  der	
  Nächstenliebe,	
  Martin	
  Luther	
  erkannte	
  in	
  ihm	
  die	
  Sünde	
  der	
  
Habgier,	
  die	
  den	
  Menschen	
  unbarmherzig	
  und	
  ungerecht	
  macht,2	
  aber	
  sind	
  das	
  denn	
  
persönliche	
  Verfehlungen,	
  die	
  eine	
  Verdammnis	
  rechtfertigen	
  würden?	
  Und	
  überhaupt:	
  
"Verdammnis".	
  Wer	
  glaubt	
  denn	
  heute	
  noch	
  an	
  ein	
  ewiges	
  Feuer?	
  Und	
  wem	
  sollen	
  wir	
  
die	
  Behauptung	
  verkaufen,	
  dass	
  es	
  für	
  irgendjemanden	
  ab	
  einem	
  bestimmten	
  Punkt	
  
keine	
  Chance	
  zur	
  Umkehr	
  gibt?	
  Für	
  solche	
  einseitigen,	
  völlig	
  unzeitgemäßen	
  Bilder	
  und	
  
Predigten	
  haben	
  wir	
  dich	
  nicht	
  ausgesucht,	
  als	
  wir	
  Dich	
  als	
  Herrn	
  unseres	
  Lebens	
  
einstellten.	
  Wir	
  hatten	
  nicht	
  vor,	
  von	
  Dir	
  Dinge	
  zu	
  hören,	
  die	
  nicht	
  zu	
  dem	
  passen,	
  was	
  
wir	
  von	
  Dir	
  denken.	
  
	
  
	
   Aber	
  zur	
  gleichen	
  Zeit	
  stört	
  andere	
  von	
  uns,	
  dass	
  der	
  Geschichtenerzähler	
  Jesus	
  
den	
  bettelarmen	
  Mitbürger	
  Lazarus	
  geradewegs	
  in	
  den	
  Himmel	
  befördert,	
  in	
  Abrahams	
  
Schoß.	
  Und	
  das	
  ungetauft,	
  unkonfirmiert	
  und	
  ohne	
  formgerechte	
  Bekehrung.	
  Der	
  hat	
  mit	
  
Sicherheit	
  keinen	
  Alpha-­‐Kurs	
  besucht	
  und	
  kennt	
  vermutlich	
  noch	
  nicht	
  mal	
  die	
  Vier	
  
Geistlichen	
  Gesetze	
  von	
  Campus	
  für	
  Christus.	
  Und	
  Armut	
  allein	
  als	
  Erlösungskriterium?	
  
Gibt	
  es	
  nicht	
  auch	
  unter	
  den	
  Armen	
  richtig	
  schlimme	
  Finger,	
  die	
  unmöglich	
  für	
  die	
  
Herrlichkeit	
  qualifiziert	
  sind?	
  Nein,	
  Jesus,	
  das	
  geht	
  überhaupt	
  nicht.	
  Das	
  ist	
  der	
  Inbegriff	
  
von	
  billiger	
  Gnade.	
  Da	
  könnten	
  ja	
  alle	
  Armen	
  dieser	
  Welt	
  sich	
  einfach	
  wegen	
  ihrer	
  Armut	
  
Hoffnungen	
  auf	
  den	
  Himmel	
  machen.	
  Wir	
  kämpfen	
  hier	
  tapfer	
  gegen	
  die	
  
Allversöhnungslehre,	
  und	
  Du	
  fällst	
  uns	
  in	
  den	
  Rücken.	
  	
  
	
  
	
   So	
  lesen	
  wir	
  alle	
  diese	
  Geschichte,	
  tauchen	
  in	
  diese	
  Gegenwelt	
  ein	
  und	
  bekommen	
  
je	
  nach	
  theologischer	
  Vorprägung	
  nicht	
  auf	
  die	
  Reihe,	
  dass	
  Jesus	
  einmal	
  als	
  
erzkonservativer	
  und	
  einmal	
  als	
  höchst	
  liberaler	
  Erzähler	
  erscheint.	
  In	
  Köln	
  würde	
  man	
  
entrüstet	
  sagen:	
  "Dat	
  der	
  dat	
  darf!"	
  Und	
  man	
  würde	
  gleich	
  die	
  Frage	
  hinterher	
  schieben:	
  
	
  
"Darf	
  der	
  dat?"	
  	
  
	
  
Der	
  Theologe	
  Ernst	
  Käsemann	
  hat	
  mal	
  die	
  (vielleicht	
  auch	
  nur	
  gut	
  erfundene)	
  
Geschichte	
  weitererzählt,	
  wie	
  1952	
  während	
  der	
  großen	
  Sturmflut	
  in	
  Holland	
  ein	
  
Pfarrer	
  von	
  der	
  Polizei	
  gefragt	
  wurde,	
  ob	
  seine	
  Gemeinde	
  am	
  Sonntag	
  spontan	
  mithelfen	
  
würde,	
  den	
  Deich	
  zu	
  verstärken.	
  Er	
  war	
  im	
  Blick	
  auf	
  seine	
  sehr	
  konservativen	
  Schäfchen	
  
skeptisch,	
  denn	
  in	
  Sachen	
  Sabbatheiligung	
  waren	
  die	
  sehr	
  konsequent.	
  Er	
  beschloss,	
  
seinen	
  Kirchenvorstand	
  zu	
  fragen	
  und	
  diskutierte	
  mit	
  ihm	
  das	
  Für	
  und	
  Wider.	
  
Schließlich	
  wies	
  er	
  darauf	
  hin,	
  dass	
  auch	
  Jesus	
  gesagt	
  habe,	
  der	
  Mensch	
  sei	
  nicht	
  um	
  des	
  
Sabbats	
  willen	
  sondern	
  der	
  Sabbat	
  um	
  des	
  Menschen	
  willen	
  geschaffen	
  worden.	
  Darauf	
  
antwortete	
  ein	
  ehrwürdiger	
  Greis: "Herr	
  Pfarrer,	
  es	
  hat	
  mich	
  stets	
  bedrängt,	
  was	
  ich	
  



bisher	
  nicht	
  offen	
  auszusprechen	
  wagte.	
  Nun	
  muß	
  ich	
  es	
  sagen.	
  Ich	
  habe	
  schon	
  immer	
  
das	
  Gefühl	
  gehabt,	
  daß	
  unser	
  Herr	
  Jesus	
  ein	
  bißchen	
  liberal	
  gewesen	
  ist."3	
  	
  
	
  
	
   Unsere	
  eigenen,	
  in	
  langen	
  Jahren	
  entstandenen	
  Maßstäbe	
  können	
  so	
  verfestigt	
  
sein,	
  dass	
  sie	
  den	
  kritisieren,	
  der	
  der	
  eigentliche	
  Maßstabsgeber	
  ist.	
  Geht	
  es	
  uns	
  im	
  Blick	
  
auf	
  diese	
  Geschichte	
  von	
  Jesus	
  auch	
  so?	
  Dann	
  machen	
  sich	
  möglicherweise	
  sofort	
  die	
  
theologisch	
  Versierten	
  unter	
  uns	
  auf,	
  um	
  die	
  Ärgernisse	
  dieses	
  Gleichnisses	
  als	
  
Übersetzungsfehler	
  oder	
  als	
  spätere	
  Zusätze	
  aus	
  dem	
  Redaktionsbüro	
  für	
  
Evangelienmanuskripte	
  zu	
  entlarven	
  und	
  damit	
  zu	
  entschärfen.	
  Nein,	
  das	
  kann	
  Jesus	
  gar	
  
nicht	
  gesagt	
  haben.	
  Hier	
  hat	
  sich	
  sicher	
  eine	
  zeitgebundene	
  Höllenvorstellung	
  in	
  die	
  
Abschriften	
  eingeschlichen.	
  Das	
  kann	
  er	
  nicht	
  gemeint	
  haben.	
  Also	
  lassen	
  wir	
  das	
  am	
  
besten	
  mal	
  draußen	
  vor.	
  
	
  
	
   Wenn	
  ich	
  das	
  nicht	
  gut	
  finde,	
  hat	
  das	
  nichts	
  mit	
  einem	
  theologiefeindlichen	
  
Augen-­‐zu-­‐vor-­‐der-­‐Geschichte-­‐Glauben	
  zu	
  tun.	
  Wir	
  brauchen	
  Theologie,	
  um	
  die	
  Bibel	
  in	
  
ihrem	
  geschichtlichen	
  Zusammenhang	
  und	
  ihrer	
  Ewigkeitsbedeutung	
  richtig	
  deuten	
  zu	
  
können.	
  Aber	
  wir	
  sollten	
  Theologie	
  nicht	
  missbrauchen,	
  nur	
  um	
  politische	
  und	
  ethische	
  
Widerborstigkeiten	
  des	
  Evangeliums	
  glatt	
  zu	
  bügeln,	
  weil	
  sie	
  uns	
  missfallen	
  oder	
  weil	
  
sie	
  der	
  moderne	
  Mensch	
  angeblich	
  nicht	
  mehr	
  glauben	
  kann.	
  
	
   	
  
	
   Wenn	
  wir	
  die	
  aufregenden	
  biblischen	
  Berichte,	
  wenn	
  wir	
  die	
  Ecken	
  und	
  Kanten	
  
der	
  Jesus-­‐Geschichten	
  auf	
  unser	
  Normmaß	
  einebnen,	
  beweisen	
  wir	
  nicht	
  etwa	
  
besonderen	
  Durchblick	
  sondern	
  eher	
  besondere	
  Blindheit	
  für	
  die	
  Andersartigkeit	
  von	
  
Gottes	
  Wirklichkeit:	
  "Meine	
  Gedanken	
  sind	
  nicht	
  eure	
  Gedanken	
  und	
  meine	
  Wege	
  sind	
  
nicht	
  eure	
  Wege",	
  heißt	
  es	
  beim	
  Propheten	
  Jesaja.	
  	
  
	
  
	
   Wahrscheinlich	
  kennen	
  viele	
  von	
  Euch	
  diese	
  alte	
  Geschichte	
  von	
  den	
  zwei	
  
mittelalterlichen	
  Mönchen,	
  die	
  sich	
  immer	
  wieder	
  die	
  unsichtbare	
  Welt	
  des	
  Himmels	
  
ausmalten	
  und	
  eines	
  Tages	
  verabredeten,	
  dass	
  der,	
  der	
  als	
  erster	
  sterben	
  würde,	
  dem	
  
anderen	
  mit	
  einem	
  Schriftzug	
  am	
  Himmel	
  berichten	
  sollte,	
  ob	
  sie	
  denn	
  mit	
  ihren	
  
Vorstellungen	
  richtig	
  gelegen	
  hätten.	
  Das	
  Wort	
  "total"	
  sollte	
  signalisieren,	
  der	
  Himmel	
  
sei	
  total	
  so,	
  wie	
  sie	
  es	
  sich	
  ausgemalt	
  hatten.	
  Das	
  Wort	
  "anders"	
  sollte	
  melden,	
  dass	
  es	
  im	
  
Himmel	
  doch	
  anders	
  zugehe	
  als	
  gedacht.	
  Als	
  nun	
  der	
  eine	
  starb,	
  schaute	
  der	
  andere	
  
jeden	
  Abend	
  gespannt	
  zum	
  Himmel	
  auf	
  und	
  wartet	
  auf	
  den	
  Schriftzug.	
  Eines	
  Abends	
  
endlich	
  schrieb	
  eine	
  unsichtbare	
  Hand	
  das	
  ersehnte	
  Signal	
  in	
  die	
  Wolken:	
  Langsam	
  
formte	
  sich	
  das	
  Wort	
  "total".	
  Erleichtert	
  wollte	
  der	
  zurückgebliebene	
  Mönch	
  ins	
  Kloster	
  
zurückgehen.	
  Dann	
  war	
  ja	
  alles	
  total	
  so,	
  wie	
  sie	
  es	
  sich	
  ausgemalt	
  hatten.	
  Bei	
  einem	
  
letzten	
  Blick	
  nach	
  oben	
  sah	
  er	
  aber	
  plötzlich,	
  dass	
  die	
  unsichtbare	
  Hand	
  weiterschrieb	
  
und	
  zu	
  dem	
  Wort	
  "total"	
  das	
  Wort	
  "anders"	
  hinzufügte.	
  Und	
  zum	
  Schluss	
  stand	
  da:	
  "total	
  
anders".	
  Der	
  Himmel	
  ist	
  nicht	
  nur	
  anders,	
  als	
  wir	
  uns	
  das	
  vorstellen	
  können.	
  Er	
  ist	
  total	
  
anders.	
  	
  
	
  
	
   Wenn	
  wir	
  das	
  nicht	
  anzuerkennen	
  bereit	
  sind,	
  machen	
  wir	
  Gott	
  klein.	
  Fulbert	
  
Steffensky	
  beobachtet	
  in	
  kirchlichen	
  Kreisen	
  heute	
  eine	
  "Verhaustierung	
  Gottes".	
  Wenn	
  
Gott	
  nur	
  der	
  gute	
  Vater,	
  die	
  nährende	
  Mutter	
  ist,	
  dann	
  wird	
  er,	
  so	
  sagt	
  Steffensky,	
  "ein	
  
bisschen	
  onkelhaft	
  .	
  .	
  .	
  ,	
  gezähmt	
  und	
  absehbar".4	
  Brauchen	
  wir	
  etwa	
  an	
  dieser	
  Stelle	
  ein	
  
aufrüttelndes,	
  neues	
  Gottes-­‐	
  und	
  Jesusbild?	
  Eventuell	
  eins,	
  das	
  Jesus	
  als	
  Löwen	
  zeigt?	
  
Immer	
  wieder	
  wird	
  in	
  den	
  Narnia-­‐Chroniken	
  gesagt,	
  dass	
  Aslan	
  kein	
  zahmer	
  Löwe	
  ist:	
  
"He's	
  not	
  a	
  tame	
  lion."	
  Und:	
  "Natürlich,	
  man	
  ist	
  nicht	
  sicher	
  vor	
  ihm,	
  aber	
  er	
  ist	
  gut,	
  und	
  
er	
  ist	
  der	
  König."5	
  



	
  
	
   Je	
  mehr	
  wir	
  die	
  Ärgerlichkeiten	
  in	
  den	
  Alternativwelten	
  des	
  Jesus	
  von	
  Nazareth	
  
wegerklären	
  oder	
  totschweigen,	
  desto	
  weniger	
  geistliches	
  Profil	
  werden	
  wir	
  am	
  Ende	
  
haben.	
  Wie	
  sagte	
  vor	
  kurzem	
  der	
  Theologe	
  Udo	
  Schnelle	
  aus	
  Halle	
  so	
  schön:	
  Weil	
  der	
  
Protestantismus	
  inzwischen	
  die	
  Bibel	
  in	
  ihrer	
  Gesamtheit	
  nicht	
  mehr	
  als	
  verbindlich	
  
betrachtet	
  und	
  weithin	
  einer	
  Offenbarungsreligion	
  ohne	
  Offenbarung	
  gleicht,	
  gilt	
  der	
  
Satz:	
  "Richtig	
  evangelisch	
  ist	
  man	
  erst,	
  wenn	
  niemand	
  mehr	
  etwas	
  davon	
  merkt."6	
  
	
  
	
   Welche	
  Hälfte	
  dieser	
  Geschichte	
  halten	
  wir	
  für	
  wahr?	
  Nur	
  die	
  erste,	
  anscheinend	
  
realistische?	
  Oder	
  auch	
  die	
  andere,	
  fantastisch	
  klingende?	
  Unser	
  Urteil	
  hängt	
  wohl	
  
wirklich	
  davon	
  ab,	
  auf	
  welcher	
  Seite	
  der	
  materiellen	
  und	
  geistlichen	
  Güterverteilung	
  wir	
  
stehen.	
  Wenn	
  die	
  Reichen	
  die	
  zweite	
  Hälfte	
  hören,	
  merken	
  sie	
  plötzlich,	
  dass	
  die	
  
Besitzverhältnisse	
  dieser	
  Erde	
  nicht	
  die	
  letzte	
  Wirklichkeit	
  sind	
  und	
  dass	
  es	
  ewige	
  
Konsequenzen	
  hat,	
  wenn	
  wir	
  zeitliche	
  Güter	
  egoistisch	
  für	
  uns	
  behalten.	
  In	
  der	
  
jenseitigen	
  Welt	
  gibt	
  es	
  völlig	
  andere	
  Gesetzmäßigkeiten,	
  gelten	
  völlig	
  andere	
  Regeln.	
  
Die	
  Armen,	
  die	
  das	
  hören,	
  gewinnen	
  aus	
  dieser	
  Geschichte	
  Trost.	
  Sie	
  gewinnen	
  ein	
  
Bewusstsein	
  dafür,	
  dass	
  es	
  auf	
  dieser	
  Welt	
  trotz	
  allem	
  Augenschein	
  doch	
  noch	
  eine	
  
absolute	
  Gerechtigkeit	
  gibt.	
  Die	
  Abgehängten,	
  die	
  Flüchtlinge	
  dieser	
  Welt,	
  die	
  Gehetzten,	
  
Vergewaltigten	
  und	
  Entrechteten	
  müssen	
  nicht	
  in	
  Ewigkeit	
  verzweifeln	
  und	
  mit	
  den	
  
ungerechten	
  Strukturen	
  hadern.	
  Nicht	
  das	
  Recht	
  des	
  Reicheren	
  und	
  des	
  Stärkeren	
  hat	
  
das	
  letzte	
  Wort,	
  und	
  es	
  siegt	
  letztlich	
  nicht	
  die	
  Türstehermentalität	
  von	
  Pegida.	
  
	
  
"Der	
  darf	
  dat!"	
  
	
  
Aber	
  Ihr	
  werdet	
  es	
  bereits	
  gemerkt	
  haben:	
  Es	
  geht	
  mir	
  heute	
  morgen	
  gar	
  nicht	
  so	
  sehr	
  
um	
  die	
  verstörenden	
  Inhalte	
  dieser	
  Doppelgeschichte.	
  Weder	
  um	
  die	
  revolutionären	
  
sozialpolitischen	
  Botschaften	
  noch	
  um	
  die	
  theologischen	
  Ärgernisse.	
  Es	
  geht	
  mir	
  um	
  die	
  
Frage,	
  woher	
  wir	
  eigentlich	
  die	
  Chuzpe	
  nehmen,	
  den	
  einen	
  oder	
  den	
  anderen	
  Teil	
  dieser	
  
Geschichte	
  zu	
  entsorgen,	
  nur	
  weil	
  sie	
  nicht	
  in	
  unser	
  bisheriges	
  Bild	
  von	
  Jesus,	
  vom	
  
Himmel	
  und	
  von	
  der	
  Hölle	
  passt.	
  Nach	
  dem	
  alten	
  Palmström-­‐Motto	
  "Weil	
  nicht	
  sein	
  
kann,	
  was	
  nicht	
  darf"	
  wandert	
  vieles	
  bei	
  uns	
  in	
  den	
  gedanklichen	
  Restmüll,	
  weil	
  wir	
  es	
  
vorher	
  noch	
  nie	
  gehört	
  haben,	
  weil	
  es	
  uns	
  zu	
  sehr	
  zu	
  schlucken	
  gibt	
  oder	
  weil	
  wir	
  es	
  
einfach	
  nicht	
  verstehen.	
  	
  
	
  
	
   Unser	
  Tagungsthema	
  ist	
  "für	
  wahr	
  halten".	
  Was	
  halten	
  wir	
  für	
  wahr?	
  Und	
  ist	
  das,	
  
was	
  wir	
  für	
  wahr	
  halten,	
  auch	
  wirklich	
  wahr?	
  Erliegen	
  wir	
  in	
  unserem	
  Glauben	
  
womöglich	
  mancher	
  Selbsttäuschung,	
  weil	
  wir	
  uns	
  immer	
  wieder	
  die	
  Wahrheit	
  so	
  
zurechtschnipseln,	
  dass	
  sie	
  uns	
  in	
  den	
  Kram	
  passt?	
  Die	
  Frage,	
  die	
  Jesus	
  mit	
  seiner	
  
erzählten	
  alternativen	
  Welt	
  heute	
  morgen	
  an	
  uns	
  richtet,	
  ist	
  doch	
  die:	
  Sind	
  wir	
  bereit,	
  
unsere	
  Glaubensgewohnheiten	
  und	
  -­‐überzeugungen	
  möglicherweise	
  von	
  ihm	
  selbst	
  
verändern	
  zu	
  lassen?	
  Sind	
  wir	
  bereit	
  zu	
  sagen:	
  "Der	
  darf	
  dat!"?	
  Jesus	
  teilt	
  seine	
  
Verstörung	
  liebevoll	
  nach	
  allen	
  Seiten	
  aus,	
  und	
  wir	
  sollten	
  uns	
  hüten,	
  ihn	
  nur	
  für	
  unsere	
  
eigenen	
  theologischen	
  Lieblingsansichten	
  zu	
  vereinnahmen.	
  Er	
  verweist	
  auf	
  eine	
  einzige	
  
Quelle	
  der	
  Wahrheit:	
  Das	
  sind	
  die	
  Heiligen	
  Schriften.	
  Das	
  ist	
  das	
  Gesetz	
  des	
  Mose,	
  und	
  
das	
  sind	
  die	
  Propheten.	
  Das	
  ist	
  für	
  uns	
  auch	
  das	
  Neue	
  Testament	
  mit	
  den	
  Aussagen	
  Jesu	
  
selbst.	
  	
  
	
  
	
   Wie	
  haben	
  wir	
  doch	
  eben	
  so	
  begeistert	
  in	
  Lothar	
  Kosses	
  wunderbarem	
  Lied	
  
gesungen:	
  
	
  



Sein	
  Wort	
  gilt	
  für	
  alle	
  Zeit	
  .	
  .	
  .	
  .	
  
Groß	
  ist	
  unser	
  Gott,	
  Herr	
  der	
  Ewigkeit.	
  
Er	
  allein	
  regiert,	
  über	
  Raum	
  und	
  Zeit.	
  

Souverän	
  herrscht	
  er,	
  Schöpfer	
  dieser	
  Welt,	
  
der	
  in	
  seiner	
  Hand	
  unser	
  Schicksal	
  hält.	
  

	
  
Darf	
  ich	
  uns	
  fragen,	
  wie	
  weit	
  diese	
  Souveränität	
  Gottes	
  in	
  unserem	
  praktischen	
  Leben	
  
als	
  Christen	
  reicht?	
  Nicht	
  nur	
  in	
  unseren	
  Lobpreisliedern,	
  sondern	
  in	
  unserem	
  Denken,	
  
unserem	
  Glaubensbekenntnis,	
  unserem	
  Beten,	
  unserem	
  Handeln?	
  Ist	
  Gott	
  tatsächlich	
  
der	
  Souverän	
  in	
  unserem	
  Leben,	
  der	
  sagen	
  darf,	
  was	
  er	
  will	
  und	
  unsere	
  Vorstellungen	
  
verändern	
  darf,	
  wie	
  er	
  will?	
  
	
  
	
   Ein	
  beliebtes	
  Spiel	
  unter	
  amerikanischen	
  Historikern	
  heißt:	
  "What	
  if?"7	
  Sie	
  fragen	
  
zum	
  Beispiel:	
  Wie	
  hätte	
  sich	
  die	
  Geschichte	
  weiter	
  entwickelt,	
  wenn	
  das	
  Attentat	
  auf	
  
Abraham	
  Lincoln	
  nicht	
  geklappt	
  hätte?	
  Was	
  wäre	
  passiert,	
  wenn	
  es	
  kein	
  Pearl	
  Harbor	
  
gegeben	
  hätte?	
  Spielen	
  wir	
  es	
  doch	
  auch	
  einmal	
  auf	
  den	
  Glauben	
  bezogen:	
  Was	
  wäre,	
  
wenn	
  es	
  die	
  Hölle	
  mit	
  ihren	
  ewigen	
  Qualen	
  wirklich	
  gäbe?	
  Was	
  würde	
  sich	
  in	
  meinem	
  
Glauben,	
  meinem	
  Gottesbild	
  ändern,	
  wenn	
  Menschen	
  ohne	
  Gott	
  in	
  der	
  Verdammnis	
  
leiden	
  müssten?	
  Will	
  ich	
  an	
  einen	
  Gott,	
  der	
  das	
  so	
  eingerichtet	
  hat,	
  einfach	
  nicht	
  mehr	
  
glauben?	
  Oder	
  macht	
  mir	
  dieser	
  Gedanke	
  ganz	
  im	
  Gegenteil	
  Beine,	
  damit	
  ich	
  hinaus	
  
renne	
  und	
  Menschen	
  zu	
  Gott	
  einlade,	
  die	
  sonst	
  in	
  Ewigkeit	
  leiden	
  müssen?	
  	
  
	
  
	
   Auch	
  andersherum	
  ist	
  das	
  eine	
  lohnende	
  Frage:	
  Angenommen,	
  es	
  kommen	
  
Menschen	
  auch	
  ohne	
  Bekehrung	
  in	
  den	
  Himmel	
  –	
  richte	
  ich	
  dann	
  wie	
  die	
  Arbeiter	
  im	
  
Weinberg	
  Vorwürfe	
  an	
  Gott,	
  weil	
  solche	
  Menschen	
  weniger	
  mühsame	
  Gemeindejahre	
  
aufzuweisen	
  haben,	
  weniger	
  Anfechtungen	
  gehabt	
  haben	
  als	
  ich?	
  Höre	
  ich	
  dann	
  auf,	
  
anderen	
  das	
  Evangelium	
  von	
  Jesus	
  weiterzusagen,	
  weil	
  die	
  es	
  ja	
  auch	
  so	
  in	
  die	
  
Herrlichkeit	
  schaffen?	
  Oder	
  bringt	
  es	
  mich	
  eher	
  dazu,	
  alle	
  jene	
  Vorurteile	
  beiseite	
  zu	
  
räumen,	
  die	
  mich	
  hindern,	
  ganz	
  unvoreingenommen	
  und	
  offen	
  auf	
  Jesus	
  zu	
  hören?	
  
	
  
	
   Immer	
  neu	
  fragend	
  an	
  Jesus	
  bleiben:	
  Das	
  gilt	
  ja	
  auch	
  für	
  unsere	
  Kunst.	
  Wir	
  haben	
  
uns	
  in	
  den	
  mittlerweile	
  36	
  Jahren	
  RAD	
  immer	
  wieder	
  mit	
  der	
  Frage	
  herumgeschlagen,	
  
wie	
  theologisch	
  konservativ	
  oder	
  wie	
  liberal	
  unsere	
  Berufsauffassung	
  sein	
  darf.	
  Ob	
  wir	
  
nur	
  Kreuze	
  malen,	
  Bach-­‐Kantaten	
  spielen	
  oder	
  gottesdiensttaugliche	
  Einakter	
  aufführen	
  
dürfen.	
  Manche	
  RADler	
  waren	
  nicht	
  zufrieden	
  damit,	
  dass	
  wir	
  keine	
  allgemein	
  
verbindlichen	
  Regeln	
  aufstellen	
  wollten	
  und	
  konnten.	
  Diese	
  Fragen	
  sind	
  nur	
  individuell	
  
zu	
  beantworten.	
  Jedes	
  Gabenprofil,	
  jede	
  Glaubensprägung	
  und	
  jeder	
  Berufsweg	
  ist	
  
anders	
  als	
  der	
  nächste.	
  Und	
  deshalb	
  müssen	
  jeder	
  und	
  jede	
  von	
  uns	
  immer	
  wieder	
  ganz	
  
persönlich	
  bei	
  Jesus	
  anfragen,	
  was	
  er	
  von	
  ihnen	
  will.	
  Es	
  kann	
  sein,	
  dass	
  er	
  ganz	
  anders	
  
antwortet	
  als	
  der	
  Leitungskreis.	
  Es	
  kann	
  sein,	
  dass	
  er	
  durch	
  einen	
  Seelsorger,	
  durch	
  eine	
  
Kollegin	
  oder	
  durch	
  eine	
  seiner	
  Geschichten	
  redet.	
  Und	
  wenn	
  unser	
  Gefühl	
  uns	
  
zuflüstert,	
  dass	
  Sicherheit	
  und	
  Gewissheit	
  des	
  Glaubens	
  der	
  größte	
  Wert	
  sind,	
  wenn	
  wir	
  
wie	
  die	
  Jünger	
  den	
  Wunsch	
  haben:	
  "Hier	
  lasst	
  uns	
  Hütten	
  bauen"	
  –	
  dann	
  sollten	
  wir	
  
besonders	
  bewusst	
  darauf	
  hören,	
  dass	
  Jesus	
  gesagt	
  hat:	
  "Folge	
  mir	
  nach."	
  Allein	
  die	
  feste	
  
Bereitschaft,	
  seine	
  Maßstäbe	
  über	
  alle	
  menschlichen	
  Erwägungen	
  und	
  Gewohnheiten	
  zu	
  
stellen,	
  allein	
  die	
  unbedingte	
  Offenheit	
  für	
  seine	
  manchmal	
  überraschenden	
  und	
  
verstörenden	
  Reparaturarbeiten	
  an	
  unserem	
  Wertesystem	
  sollte	
  unser	
  Denken,	
  Reden	
  
und	
  Handeln	
  bestimmen.	
  
	
  



	
   Wenn	
  wir	
  dann	
  vielleicht	
  merken,	
  dass	
  unser	
  gelerntes	
  Denken	
  ganz	
  natürliche	
  
Grenzen	
  hat,	
  dass	
  unsere	
  Prägungen	
  eine	
  Weitung	
  unseres	
  Blicks	
  nicht	
  zulassen,	
  sollten	
  
wir	
  uns	
  an	
  Henry	
  Ford	
  erinnern,	
  den	
  großen	
  Autobauer	
  aus	
  Detroit.	
  Als	
  junger	
  
Elektroingenieur	
  kam	
  er	
  gegen	
  Ende	
  des	
  neunzehnten	
  Jahrhunderts	
  auf	
  die	
  Idee,	
  einen	
  
pferdelosen	
  Wagen	
  zu	
  bauen.	
  Zwei	
  Jahre	
  lang	
  experimentierte	
  er	
  in	
  dem	
  Schuppen	
  
hinter	
  seinem	
  Haus	
  in	
  Detroit,	
  bis	
  das	
  "Vierrad"	
  fertig	
  war.	
  Es	
  war	
  eine	
  auf	
  
Fahrradreifen	
  rollende	
  Stahlkonstruktion	
  ohne	
  Bremsen	
  und	
  wurde	
  angetrieben	
  von	
  
einem	
  4	
  PS	
  starken	
  Motor.	
  Im	
  Juni	
  1896	
  war	
  es	
  dann	
  so	
  weit,	
  dass	
  Henry	
  Ford	
  eine	
  
Probefahrt	
  unternehmen	
  wollte	
  –	
  aber	
  es	
  gab	
  ein	
  Problem:	
  Das	
  Tor	
  der	
  Werkstatt	
  war	
  
schlicht	
  zu	
  eng	
  für	
  das	
  neue	
  Automobil.	
  Kurzentschlossen	
  griff	
  Ford	
  mit	
  einem	
  Freund	
  
zur	
  Axt	
  und	
  verbreiterte	
  mit	
  kräftigen	
  Schlägen	
  die	
  Türöffnung.8	
  Vermutlich	
  hatte	
  er	
  
dabei	
  nicht	
  unser	
  Adventslied	
  "Macht	
  hoch	
  die	
  Tür,	
  die	
  Tor	
  macht	
  weit"	
  im	
  Kopf,	
  aber	
  
seine	
  Entschlossenheit	
  kann	
  uns	
  Vorbild	
  dafür	
  sein,	
  gegen	
  Engführungen	
  unseres	
  
Glaubenslebens	
  vorzugehen,	
  damit	
  unser	
  Glaube	
  neu	
  in	
  Fahrt	
  kommt.	
  Oder	
  einfach	
  Jesus	
  
die	
  Axt	
  in	
  seine	
  liebevollen	
  Hände	
  zu	
  drücken,	
  damit	
  er	
  uns	
  in	
  die	
  Weite	
  führen	
  kann.	
  
	
  
	
   Gott	
  bewahrt	
  und	
  behütet	
  uns.	
  Aber	
  er	
  stellt	
  uns	
  auch	
  in	
  Frage	
  und	
  weitet	
  
unseren	
  Blick	
  für	
  seine	
  unsichtbare	
  Wirklichkeit.	
  	
  
	
  

Dat	
  der	
  dat	
  darf!	
  
Darf	
  der	
  dat?	
  
Der	
  darf	
  dat!	
  

	
  
Und	
  sein	
  Friede,	
  der	
  höher	
  ist	
  als	
  alle	
  Vernunft,	
  bewahre	
  unsere	
  Herzen	
  und	
  Sinne	
  in	
  
Christus	
  Jesus,	
  unserem	
  Herrn.	
  



Quellen	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  "Die	
  Bekämpfung	
  sozialer	
  Ungleichheit."	
  <http://www.oxfam.de/informieren/soziale-­‐
ungleichheit>	
  (12.2.2015).	
  
2	
  Siehe	
  dazu	
  Manfred	
  Siebald,	
  "Dives	
  and	
  Lazarus,"	
  Dictionary	
  of	
  Biblical	
  Tradition	
  in	
  2	
  Siehe	
  dazu	
  Manfred	
  Siebald,	
  "Dives	
  and	
  Lazarus,"	
  Dictionary	
  of	
  Biblical	
  Tradition	
  in	
  
English	
  Literature,	
  ed.	
  David	
  Jeffrey	
  (Grand	
  Rapids:	
  Eerdmans,	
  1992)	
  208-­‐210.	
  
3	
  Ernst	
  Käsemann,	
  "War	
  Jesus	
  liberal?"	
  Der	
  Ruf	
  der	
  Freiheit.	
  2.	
  Aufl.	
  (Tübingen:	
  Mohr,	
  
1968)	
  28-­‐58;	
  28.	
  
4	
  Fulbert	
  Steffensky,	
  "Von	
  Gott	
  erkannt	
  –	
  von	
  Götzen	
  befreit."	
  <http://www.katharinen-­‐
hamburg.de/fileadmin/99-­‐redaktion/02-­‐pdf_predigten/Text_Fulbert-­‐
Steffensky_StKa.pdf>	
  (12.2.2015).	
  
5	
  C.	
  S.	
  Lewis,	
  The	
  Last	
  Battle	
  (New	
  York:	
  Collier	
  Books,	
  1956)	
  72.	
  Der	
  König	
  von	
  Narnia	
  
(Wien:	
  Betz,	
  1977)	
  61.	
  
6	
  "Uni-­‐Theologe:	
  Die	
  Evangelische	
  Kirche	
  stellt	
  das	
  Neue	
  Testament	
  zur	
  Disposition."	
  
ideaSpektrum	
  5	
  (2015):	
  13.	
  
7	
  Robert	
  Cowley,	
  ed.,	
  What	
  If?	
  America:	
  Eminent	
  Historians	
  Imagine	
  What	
  Might	
  Have	
  
Been	
  (London:	
  Pan	
  Books,	
  2005).	
  
8	
  "This	
  Day	
  in	
  History:	
  4	
  June."	
  <http://www.history.com/this-­‐day-­‐in-­‐history/henry-­‐
ford-­‐test-­‐drives-­‐his-­‐quadricycle>	
  (12.2.2015).	
  


