MANFRED SIEBALD
"Darf der dat?" RAD-Predigt iiber Lukas 16:19-31

19 Es war aber ein reicher Mann, der kleidete sich in Purpur und kostbares Leinen und
lebte alle Tage herrlich und in Freuden. 20 Es war aber ein Armer mit Namen Lazarus,
der lag vor seiner Tiir voll von Geschwiiren 21 und begehrte sich zu sattigen mit dem,
was von des Reichen Tisch fiel; dazu kamen auch die Hunde und leckten seine
Geschwiire. 22 Es begab sich aber, dass der Arme starb, und er wurde von den Engeln
getragen in Abrahams Schof. Der Reiche aber starb auch und wurde begraben. 23 Als er
nun in der Holle war, hob er seine Augen auf in seiner Qual und sah Abraham von ferne
und Lazarus in seinem Schof3. 24 Und er rief: Vater Abraham, erbarme dich meiner und
sende Lazarus, damit er die Spitze seines Fingers ins Wasser tauche und mir die Zunge
kiihle; denn ich leide Pein in diesen Flammen. 25 Abraham aber sprach: Gedenke, Sohn,
dass du dein Gutes empfangen hast in deinem Leben, Lazarus dagegen hat Boses
empfangen; nun wird er hier getrostet und du wirst gepeinigt. 26 Und iiberdies besteht
zwischen uns und euch eine grofde Kluft, dass niemand, der von hier zu euch
hintiberwill, dorthin kommen kann und auch niemand von dort zu uns heriiber. 27 Da
sprach er: So bitte ich dich, Vater, dass du ihn sendest in meines Vaters Haus; 28 denn
ich habe noch fiinf Briider, die soll er warnen, damit sie nicht auch kommen an diesen
Ort der Qual. 29 Abraham sprach: Sie haben Mose und die Propheten; die sollen sie
horen. 30 Er aber sprach: Nein, Vater Abraham, sondern wenn einer von den Toten zu
ihnen ginge, so wiirden sie Bufde tun. 31 Er sprach zu ihm: Héren sie Mose und die
Propheten nicht, so werden sie sich auch nicht iiberzeugen lassen, wenn jemand von den
Toten auferstiinde.

Fantastische Geschichten tiber alternative Welten, sagen viele Leute, sind purer
Eskapismus. Raus aus dieser tristen Welt in ein anderes Universum: Das ist ein probates
Mittel, um zu fliehen und sich vor der Wirklichkeit zu driicken. Ein literarisches
Kaubonbon mit andsthesierender Wirkung. Wirklich? Oder kann eine erzahlte
alternative Welt vielleicht auch das Gegenteil sein? Kann sie uns mit einer anderen
Weltsicht konfrontieren, die uns vollig verstort? Ist sie vielleicht eine Aufwachspritze?

Jesus war Spezialist fiir Verstorungen. Wenn man prozentual die Predigten, in
denen er Menschen getrostet und bestétigt hat, mit denen vergleicht, in denen er sie
herausgefordert und mit einer unliebsamen Wahrheit konfrontiert hat, merkt man, dass
er wahrscheinlich von den meisten Menschen iiberwiegend als Ruhestorer empfunden
wurde - obwohl er auch seine verstérenden Worte aus einer unendlichen Liebe heraus
sagte. Moglicherweise entgeht uns das, weil wir uns an viele seiner kleinen
Dreiminutendramen schon so schon gewohnt haben, dass wir sie gar nicht mehr
verstorend finden. Und manchmal versuchen, uns die Stérung auch vom Leibe zu halten.

"Dat der dat darf!"

Die Geschichte, die Jesus den Sadduzdern und uns erzahlt, ist wie ein kleines
Drama in zwei Akten. Im ersten Akt bekommen wir ein realistisches Szenario
vorgestellt: eine Welt, die genau so voller gewaltiger sozialer Kontraste ist wie unsere.
Hier ein Herrenhaus im allerfeinsten Wohnviertel mit schwindelerregenden
Immobilienpreisen. Ein stinkreicher Bewohner mit einer Datenstandleitung zur Borse,
der Mafdanziige von Giorgio Armani und Hugo Boss tragt, der nach Eau de Parfum von



Prada riecht, der Single Malts ab 200 Euro trinkt und in dessen Garagen ein halbes
Dutzend siindhaft teurer Oldtimer stehen. Die Villa bebt nur so von Empfangen und
Gelagen, von Galas und Edelbesaufnissen. Der Privatflieger wird nicht eigens erwahnt,
gehort aber in dieser Einkommensklasse zum guten Ton. Dieses Leben ist der Himmel
auf Erden. Wer davon hort oder liest, wiinscht sich einfach, dieser reiche Mann zu sein.

Dort ein ganz sicher nicht nach Prada duftender Wohnungsloser, der aus Hartz 4
rausgeflogen ist und sich mit substantiellen gesundheitlichen Problemen herumschlagt -
mit Geschwiiren, die kassendrztlich gar nicht abzurechnen sind. Er lebt in nahezu
volliger sozialer Isolation, und seine einzigen Gefahrten sind die Hunde, die ihn
scheinbar so ablecken, wie die diversen Promenadenmischungen die Obdis vor dem
Eingang des Mainzer Doms beschmusen. Von ferne erhascht er manchmal den Anblick
von Canapés und Lachshiappchen auf der Anrichte im Salon des Reichen. Seine Kleidung
hangt in Lumpen um seine magere Gestalt herum; das einzige ansehnliche Teil ist ein
alter Tommy Hilfiger-Pullover, den er am Sperrmiilltag in einem vor der Villa entsorgten
antiken Kleiderschrank gefunden hat. Die zerknautschte Penny-Tiite neben ihm enthalt
ein halbes Dutzend PET-Flaschen, die von der Reichen Tische fielen, gefunden in den
Miilleimern entlang der Parkstrafde und der Schlossallee. Das alles riecht nach der Holle
auf Erden.

Solche sozialen Gegensatze schreien uns heute genau so an wie die Zuhorer, zu
denen Jesus damals redete. Anscheinend war er ein liberzeitlicher Realist. Die
geringfiligigen Updates der Details habe ich vorgenommen, um mir selbst die Aktualitat
dieser Geschichte zu verdeutlichen. Denn AuRRerlichkeiten mogen sich seit der Zeit des
Neuen Testamentes gedandert haben, aber die erschiitternde Kluft zwischen reich und
arm sicher nicht. Im digitalen Zeitalter bekommen wir heute héchstens zusatzlich mit,
dass es diesen Kontrast auch auf globaler Ebene gibt. Nicht nur, dass 1 Prozent der
Weltbevolkerung tiber 40 Prozent des Weltvermogens besitzt und 85 Einzelpersonen so
viel wie die armere Halfte der Einwohner des gesamten Planeten zusammen.! Wir
miissen auch der Tatsache ins Auge sehen, dass alle von uns in diesem Raum zu den
Reichen dieser Welt gehoren, auch wenn wir uns subjektiv fiir eher minderbemittelt
halten, den Beitrag fiir die Kiinstlersozialkasse gerade mal schaffen und aus unserem
Blickwinkel ums wirtschaftliche Uberleben kimpfen. Denn der nordwestliche Teil dieses
Planeten mit seiner wirtschaftlichen Macht, seinen flaichendeckenden Sozialsystemen
und seiner medizinischen Infrastruktur besitzt Lebensmoglichkeiten, von denen die
Diirreglrtel dieser Welt nicht einmal zu traumen wagen. Verstort uns das eigentlich
noch? Schaffen wir es, auf unserem Stuhl sitzen zu bleiben und nicht hinauszurennen,
um etwas an der ungerechten Giiterverteilung zu dndern?

Schon der erste, der realistische Akt des kleinen Dramas ware also durchaus
geeignet, uns zu verstoren. Mit Beginn des zweiten Aktes legt Jesus aber nun noch einen
Hebel um, der aus einer alten Frau eine junge und aus einem Kaninchen eine Ente
macht. Er lasst unsere Augen etwas sehen, was uns bisher tiberhaupt nicht klar war.
Plotzlich sind wir mitten in einer erzahlten alternativen Welt. Es ist die Welt, die man
gemeinhin das "Jenseits" nennt - der Bereich "jenseits" der Todeslinie. Er beschreibt die
Umwertung aller Werte, dreht alles vom Kopf auf die Fiifse, von den Fiif3en auf den Kopf.

In dieser Welt geht es dem Reichen dreckig und dem Armen préachtig. Der
verstorbene Reiche ist der loser und Lazarus ist der giant winner. Der reiche Mann wird
aus dieser Welt in die andere hinein begraben - der arme Mann wird von Engeln hinein



getragen. Aber eigentlich sind es ja zwei alternative Welten: Eine, in der die
verstorbenen Viater und Miitter des Glaubens in der begliickenden Ndhe Gottes
schwelgen, wo es kiihle Erfrischungen gibt und in der das Hauptprogramm "Trost"
heifdt. Die andere ist ein entsetzliches Szenario: ein Ort der Flammen, der Qual und der
Peinigungen, wo den Bewohnern die geschwollene Zunge am Gaumen klebt. Wer das
hort oder liest, wiinscht sich alles - nur nicht der reiche Mann zu sein.

Aber schon regt sich spontaner Widerspruch in einigen von uns. Verdammnis?
Flammenglut? Qual? Das klingt doch nach Héllenfolter a la Hieronymus Bosch. Also
Jesus, das ist ja sowas von politisch und theologisch inkorrekt! Als Glaubensinhalt fiir
aufgeklarte Christen des 21. Jahrhunderts ein absolutes No-Go. Was ist diesem reichen
Mann denn vorzuwerfen? Die Kirchenvater Chrysostomus und Augustinus vermissten
bei ihm die Taten der Nachstenliebe, Martin Luther erkannte in ihm die Stinde der
Habgier, die den Menschen unbarmherzig und ungerecht macht,? aber sind das denn
personliche Verfehlungen, die eine Verdammnis rechtfertigen wiirden? Und liberhaupt:
"Verdammnis". Wer glaubt denn heute noch an ein ewiges Feuer? Und wem sollen wir
die Behauptung verkaufen, dass es fiir irgendjemanden ab einem bestimmten Punkt
keine Chance zur Umkehr gibt? Fiir solche einseitigen, vollig unzeitgemafien Bilder und
Predigten haben wir dich nicht ausgesucht, als wir Dich als Herrn unseres Lebens
einstellten. Wir hatten nicht vor, von Dir Dinge zu horen, die nicht zu dem passen, was
wir von Dir denken.

Aber zur gleichen Zeit stort andere von uns, dass der Geschichtenerzahler Jesus
den bettelarmen Mitbiirger Lazarus geradewegs in den Himmel beférdert, in Abrahams
Schof3. Und das ungetauft, unkonfirmiert und ohne formgerechte Bekehrung. Der hat mit
Sicherheit keinen Alpha-Kurs besucht und kennt vermutlich noch nicht mal die Vier
Geistlichen Gesetze von Campus fiir Christus. Und Armut allein als Erlésungskriterium?
Gibt es nicht auch unter den Armen richtig schlimme Finger, die unmaéglich fiir die
Herrlichkeit qualifiziert sind? Nein, Jesus, das geht tiberhaupt nicht. Das ist der Inbegriff
von billiger Gnade. Da kénnten ja alle Armen dieser Welt sich einfach wegen ihrer Armut
Hoffnungen auf den Himmel machen. Wir kampfen hier tapfer gegen die
Allversohnungslehre, und Du fallst uns in den Riicken.

So lesen wir alle diese Geschichte, tauchen in diese Gegenwelt ein und bekommen
je nach theologischer Vorpragung nicht auf die Reihe, dass Jesus einmal als
erzkonservativer und einmal als hochst liberaler Erzidhler erscheint. In Koéln wiirde man
entriistet sagen: "Dat der dat darf!" Und man wiirde gleich die Frage hinterher schieben:

"Darf der dat?"

Der Theologe Ernst Kdsemann hat mal die (vielleicht auch nur gut erfundene)
Geschichte weitererzahlt, wie 1952 wahrend der grofden Sturmflut in Holland ein
Pfarrer von der Polizei gefragt wurde, ob seine Gemeinde am Sonntag spontan mithelfen
wirde, den Deich zu verstarken. Er war im Blick auf seine sehr konservativen Schifchen
skeptisch, denn in Sachen Sabbatheiligung waren die sehr konsequent. Er beschloss,
seinen Kirchenvorstand zu fragen und diskutierte mit ihm das Fiir und Wider.
Schliefdlich wies er darauf hin, dass auch Jesus gesagt habe, der Mensch sei nicht um des
Sabbats willen sondern der Sabbat um des Menschen willen geschaffen worden. Darauf
antwortete ein ehrwiirdiger Greis: "Herr Pfarrer, es hat mich stets bedrangt, was ich



bisher nicht offen auszusprechen wagte. Nun muf3 ich es sagen. Ich habe schon immer
das Gefiihl gehabt, dafd unser Herr Jesus ein bifdchen liberal gewesen ist."3

Unsere eigenen, in langen Jahren entstandenen Maf3stdabe konnen so verfestigt
sein, dass sie den kritisieren, der der eigentliche Mafdstabsgeber ist. Geht es uns im Blick
auf diese Geschichte von Jesus auch so? Dann machen sich méglicherweise sofort die
theologisch Versierten unter uns auf, um die Argernisse dieses Gleichnisses als
Ubersetzungsfehler oder als spitere Zusitze aus dem Redaktionsbiiro fiir
Evangelienmanuskripte zu entlarven und damit zu entscharfen. Nein, das kann Jesus gar
nicht gesagt haben. Hier hat sich sicher eine zeitgebundene Héllenvorstellung in die
Abschriften eingeschlichen. Das kann er nicht gemeint haben. Also lassen wir das am
besten mal draufen vor.

Wenn ich das nicht gut finde, hat das nichts mit einem theologiefeindlichen
Augen-zu-vor-der-Geschichte-Glauben zu tun. Wir brauchen Theologie, um die Bibel in
ihrem geschichtlichen Zusammenhang und ihrer Ewigkeitsbedeutung richtig deuten zu
konnen. Aber wir sollten Theologie nicht missbrauchen, nur um politische und ethische
Widerborstigkeiten des Evangeliums glatt zu biigeln, weil sie uns missfallen oder weil
sie der moderne Mensch angeblich nicht mehr glauben kann.

Wenn wir die aufregenden biblischen Berichte, wenn wir die Ecken und Kanten
der Jesus-Geschichten auf unser Normmaf einebnen, beweisen wir nicht etwa
besonderen Durchblick sondern eher besondere Blindheit fiir die Andersartigkeit von
Gottes Wirklichkeit: "Meine Gedanken sind nicht eure Gedanken und meine Wege sind
nicht eure Wege", heifdt es beim Propheten Jesaja.

Wahrscheinlich kennen viele von Euch diese alte Geschichte von den zwei
mittelalterlichen Moénchen, die sich immer wieder die unsichtbare Welt des Himmels
ausmalten und eines Tages verabredeten, dass der, der als erster sterben wiirde, dem
anderen mit einem Schriftzug am Himmel berichten sollte, ob sie denn mit ihren
Vorstellungen richtig gelegen hatten. Das Wort "total" sollte signalisieren, der Himmel
sei total so, wie sie es sich ausgemalt hatten. Das Wort "anders" sollte melden, dass es im
Himmel doch anders zugehe als gedacht. Als nun der eine starb, schaute der andere
jeden Abend gespannt zum Himmel auf und wartet auf den Schriftzug. Eines Abends
endlich schrieb eine unsichtbare Hand das ersehnte Signal in die Wolken: Langsam
formte sich das Wort "total". Erleichtert wollte der zuriickgebliebene Monch ins Kloster
zurlickgehen. Dann war ja alles total so, wie sie es sich ausgemalt hatten. Bei einem
letzten Blick nach oben sah er aber plétzlich, dass die unsichtbare Hand weiterschrieb
und zu dem Wort "total" das Wort "anders" hinzufiigte. Und zum Schluss stand da: "total
anders". Der Himmel ist nicht nur anders, als wir uns das vorstellen konnen. Er ist total
anders.

Wenn wir das nicht anzuerkennen bereit sind, machen wir Gott klein. Fulbert
Steffensky beobachtet in kirchlichen Kreisen heute eine "Verhaustierung Gottes". Wenn
Gott nur der gute Vater, die nahrende Mutter ist, dann wird er, so sagt Steffensky, "ein
bisschen onkelhaft. .., gezihmt und absehbar".# Brauchen wir etwa an dieser Stelle ein
aufriittelndes, neues Gottes- und Jesusbild? Eventuell eins, das Jesus als Lowen zeigt?
Immer wieder wird in den Narnia-Chroniken gesagt, dass Aslan kein zahmer Lowe ist:
"He's not a tame lion." Und: "Nattirlich, man ist nicht sicher vor ihm, aber er ist gut, und
er ist der Konig.">



Je mehr wir die Argerlichkeiten in den Alternativwelten des Jesus von Nazareth
wegerkldren oder totschweigen, desto weniger geistliches Profil werden wir am Ende
haben. Wie sagte vor kurzem der Theologe Udo Schnelle aus Halle so schon: Weil der
Protestantismus inzwischen die Bibel in ihrer Gesamtheit nicht mehr als verbindlich
betrachtet und weithin einer Offenbarungsreligion ohne Offenbarung gleicht, gilt der
Satz: "Richtig evangelisch ist man erst, wenn niemand mehr etwas davon merkt."®

Welche Halfte dieser Geschichte halten wir fiir wahr? Nur die erste, anscheinend
realistische? Oder auch die andere, fantastisch klingende? Unser Urteil hangt wohl
wirklich davon ab, auf welcher Seite der materiellen und geistlichen Giiterverteilung wir
stehen. Wenn die Reichen die zweite Halfte horen, merken sie plotzlich, dass die
Besitzverhaltnisse dieser Erde nicht die letzte Wirklichkeit sind und dass es ewige
Konsequenzen hat, wenn wir zeitliche Giiter egoistisch fiir uns behalten. In der
jenseitigen Welt gibt es vollig andere Gesetzmafdigkeiten, gelten vollig andere Regeln.
Die Armen, die das horen, gewinnen aus dieser Geschichte Trost. Sie gewinnen ein
Bewusstsein dafiir, dass es auf dieser Welt trotz allem Augenschein doch noch eine
absolute Gerechtigkeit gibt. Die Abgehangten, die Fliichtlinge dieser Welt, die Gehetzten,
Vergewaltigten und Entrechteten miissen nicht in Ewigkeit verzweifeln und mit den
ungerechten Strukturen hadern. Nicht das Recht des Reicheren und des Starkeren hat
das letzte Wort, und es siegt letztlich nicht die Tiirstehermentalitat von Pegida.

"Der darf dat!"

Aber Thr werdet es bereits gemerkt haben: Es geht mir heute morgen gar nicht so sehr
um die verstorenden Inhalte dieser Doppelgeschichte. Weder um die revolutiondren
sozialpolitischen Botschaften noch um die theologischen Argernisse. Es geht mir um die
Frage, woher wir eigentlich die Chuzpe nehmen, den einen oder den anderen Teil dieser
Geschichte zu entsorgen, nur weil sie nicht in unser bisheriges Bild von Jesus, vom
Himmel und von der Hélle passt. Nach dem alten Palmstrom-Motto "Weil nicht sein
kann, was nicht darf" wandert vieles bei uns in den gedanklichen Restmiill, weil wir es
vorher noch nie gehort haben, weil es uns zu sehr zu schlucken gibt oder weil wir es
einfach nicht verstehen.

Unser Tagungsthema ist "fiir wahr halten". Was halten wir fiir wahr? Und ist das,
was wir fir wahr halten, auch wirklich wahr? Erliegen wir in unserem Glauben
womdglich mancher Selbsttauschung, weil wir uns immer wieder die Wahrheit so
zurechtschnipseln, dass sie uns in den Kram passt? Die Frage, die Jesus mit seiner
erzdhlten alternativen Welt heute morgen an uns richtet, ist doch die: Sind wir bereit,
unsere Glaubensgewohnheiten und -iiberzeugungen moéglicherweise von ihm selbst
verandern zu lassen? Sind wir bereit zu sagen: "Der darf dat!"? Jesus teilt seine
Verstorung liebevoll nach allen Seiten aus, und wir sollten uns hiiten, ihn nur fiir unsere
eigenen theologischen Lieblingsansichten zu vereinnahmen. Er verweist auf eine einzige
Quelle der Wahrheit: Das sind die Heiligen Schriften. Das ist das Gesetz des Mose, und
das sind die Propheten. Das ist fiir uns auch das Neue Testament mit den Aussagen Jesu
selbst.

Wie haben wir doch eben so begeistert in Lothar Kosses wunderbarem Lied
gesungen:



Sein Wort gilt fiir alle Zeit. . ..

Grofd ist unser Gott, Herr der Ewigkeit.
Er allein regiert, iber Raum und Zeit.
Souveran herrscht er, Schopfer dieser Welt,
der in seiner Hand unser Schicksal halt.

Darfich uns fragen, wie weit diese Souveranitat Gottes in unserem praktischen Leben
als Christen reicht? Nicht nur in unseren Lobpreisliedern, sondern in unserem Denken,
unserem Glaubensbekenntnis, unserem Beten, unserem Handeln? Ist Gott tatsachlich
der Souveran in unserem Leben, der sagen darf, was er will und unsere Vorstellungen
verandern darf, wie er will?

Ein beliebtes Spiel unter amerikanischen Historikern heif3t: "What if?"7 Sie fragen
zum Beispiel: Wie hatte sich die Geschichte weiter entwickelt, wenn das Attentat auf
Abraham Lincoln nicht geklappt hatte? Was ware passiert, wenn es kein Pearl Harbor
gegeben hatte? Spielen wir es doch auch einmal auf den Glauben bezogen: Was ware,
wenn es die Holle mit ihren ewigen Qualen wirklich gabe? Was wiirde sich in meinem
Glauben, meinem Gottesbild &ndern, wenn Menschen ohne Gott in der Verdammnis
leiden miissten? Will ich an einen Gott, der das so eingerichtet hat, einfach nicht mehr
glauben? Oder macht mir dieser Gedanke ganz im Gegenteil Beine, damit ich hinaus
renne und Menschen zu Gott einlade, die sonst in Ewigkeit leiden miissen?

Auch andersherum ist das eine lohnende Frage: Angenommen, es kommen
Menschen auch ohne Bekehrung in den Himmel - richte ich dann wie die Arbeiter im
Weinberg Vorwiirfe an Gott, weil solche Menschen weniger mithsame Gemeindejahre
aufzuweisen haben, weniger Anfechtungen gehabt haben als ich? Hore ich dann auf,
anderen das Evangelium von Jesus weiterzusagen, weil die es ja auch so in die
Herrlichkeit schaffen? Oder bringt es mich eher dazu, alle jene Vorurteile beiseite zu
raumen, die mich hindern, ganz unvoreingenommen und offen auf Jesus zu héren?

Immer neu fragend an Jesus bleiben: Das gilt ja auch fiir unsere Kunst. Wir haben
uns in den mittlerweile 36 Jahren RAD immer wieder mit der Frage herumgeschlagen,
wie theologisch konservativ oder wie liberal unsere Berufsauffassung sein darf. Ob wir
nur Kreuze malen, Bach-Kantaten spielen oder gottesdiensttaugliche Einakter auffiihren
dirfen. Manche RADler waren nicht zufrieden damit, dass wir keine allgemein
verbindlichen Regeln aufstellen wollten und konnten. Diese Fragen sind nur individuell
zu beantworten. Jedes Gabenprofil, jede Glaubenspragung und jeder Berufsweg ist
anders als der nachste. Und deshalb miissen jeder und jede von uns immer wieder ganz
personlich bei Jesus anfragen, was er von ihnen will. Es kann sein, dass er ganz anders
antwortet als der Leitungskreis. Es kann sein, dass er durch einen Seelsorger, durch eine
Kollegin oder durch eine seiner Geschichten redet. Und wenn unser Gefiihl uns
zufliistert, dass Sicherheit und Gewissheit des Glaubens der grofdte Wert sind, wenn wir
wie die Jiinger den Wunsch haben: "Hier lasst uns Hiitten bauen" - dann sollten wir
besonders bewusst darauf horen, dass Jesus gesagt hat: "Folge mir nach." Allein die feste
Bereitschaft, seine Maf3stdbe tliber alle menschlichen Erwagungen und Gewohnheiten zu
stellen, allein die unbedingte Offenheit fiir seine manchmal tiberraschenden und
verstorenden Reparaturarbeiten an unserem Wertesystem sollte unser Denken, Reden
und Handeln bestimmen.



Wenn wir dann vielleicht merken, dass unser gelerntes Denken ganz nattirliche
Grenzen hat, dass unsere Pragungen eine Weitung unseres Blicks nicht zulassen, sollten
wir uns an Henry Ford erinnern, den groféen Autobauer aus Detroit. Als junger
Elektroingenieur kam er gegen Ende des neunzehnten Jahrhunderts auf die Idee, einen
pferdelosen Wagen zu bauen. Zwei Jahre lang experimentierte er in dem Schuppen
hinter seinem Haus in Detroit, bis das "Vierrad" fertig war. Es war eine auf
Fahrradreifen rollende Stahlkonstruktion ohne Bremsen und wurde angetrieben von
einem 4 PS starken Motor. Im Juni 1896 war es dann so weit, dass Henry Ford eine
Probefahrt unternehmen wollte - aber es gab ein Problem: Das Tor der Werkstatt war
schlicht zu eng fiir das neue Automobil. Kurzentschlossen griff Ford mit einem Freund
zur Axt und verbreiterte mit kraftigen Schldgen die Tur6ffnung.8 Vermutlich hatte er
dabei nicht unser Adventslied "Macht hoch die Tiir, die Tor macht weit" im Kopf, aber
seine Entschlossenheit kann uns Vorbild dafiir sein, gegen Engfilihrungen unseres
Glaubenslebens vorzugehen, damit unser Glaube neu in Fahrt kommt. Oder einfach Jesus
die Axt in seine liebevollen Hande zu driicken, damit er uns in die Weite fiihren kann.

Gott bewahrt und behtitet uns. Aber er stellt uns auch in Frage und weitet
unseren Blick fiir seine unsichtbare Wirklichkeit.

Dat der dat darf!
Darf der dat?
Der darf dat!

Und sein Friede, der hoher ist als alle Vernunft, bewahre unsere Herzen und Sinne in
Christus Jesus, unserem Herrn.



Quellen

1"Die Bekampfung sozialer Ungleichheit." <http://www.oxfam.de/informieren/soziale-
ungleichheit> (12.2.2015).

2 Siehe dazu Manfred Siebald, "Dives and Lazarus," Dictionary of Biblical Tradition in
English Literature, ed. David Jeffrey (Grand Rapids: Eerdmans, 1992) 208-210.

3 Ernst Kdsemann, "War Jesus liberal?" Der Ruf der Freiheit. 2. Aufl. (Tlibingen: Mohr,
1968) 28-58; 28.

4 Fulbert Steffensky, "Von Gott erkannt - von Gotzen befreit." <http://www.katharinen-
hamburg.de/fileadmin/99-redaktion/02-pdf_predigten/Text_Fulbert-
Steffensky_StKa.pdf> (12.2.2015).

5 C.S. Lewis, The Last Battle (New York: Collier Books, 1956) 72. Der Kénig von Narnia
(Wien: Betz, 1977) 61.

6 "Uni-Theologe: Die Evangelische Kirche stellt das Neue Testament zur Disposition.”
ideaSpektrum 5 (2015): 13.

7 Robert Cowley, ed., What If? America: Eminent Historians Imagine What Might Have
Been (London: Pan Books, 2005).

8 "This Day in History: 4 June." <http://www.history.com/this-day-in-history/henry-
ford-test-drives-his-quadricycle> (12.2.2015).



